

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

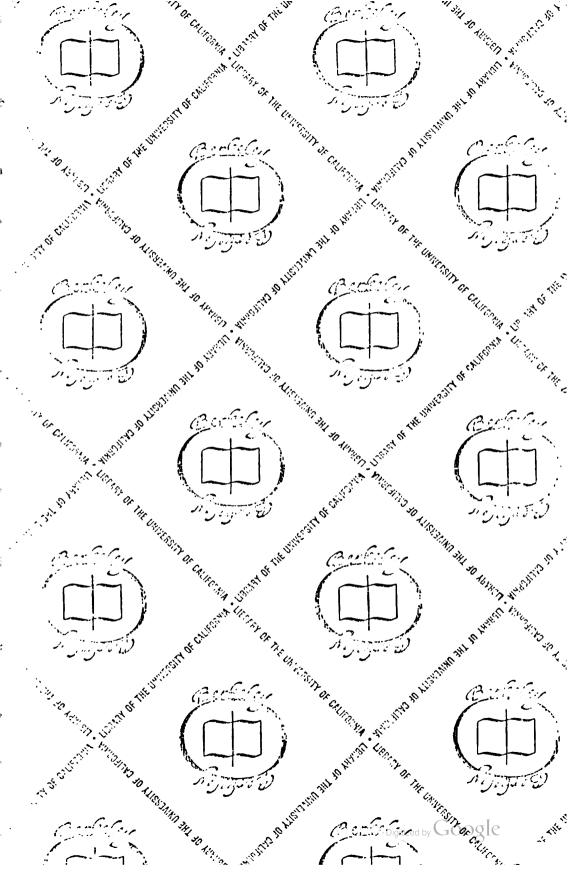
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



### ТРУДЫ ПО ВОСТОКОВЪДЪНІЮ,

издаваемые Лазаревскимъ Институтомъ Восточныхъ Явыковъ.

Выпускъ XII и XVIII.

.2

# ИСТОРІЯ МУСУЛЬМАНСТВА.

Самостоятельные очерки, обработки и дополненные переводы изъ Дози и Гольдцізра

# A. KPHMCKAFO.

### издание второе, значительно измъненисе и дополненное.

### ЧАСТЬ І и II.

Предисловіе А. Крымскаго.

- І—IV. Мохаммедъ. Р. Дози, въ переводъ В. И. Каменскаго, съ приложеніемъ А. Крымскаго: "Объ источникахъ и пособіяхъ для исторіи Мохаммеда".
  - V. Коранъ, сонни в легенды. А. Крымскаго и Р. Дози (въ переводъ В. И. Каменскаго).
  - VI. Исламское въроучение и болопочитание. Р. Дози, въ переводъ В. И. Каменскаго, съ приложениемъ А. Крымскаго: "О литературъ мусульманскаго права".
- VII--VIII. Исламъ и арабское общество. И. Гольдціэра.

МОСКВА. Типографія Варвары Гатцукъ. 1904.

Digitized by Google

.300-2512

На основанія епредъленія Совъта Спеціальных плассовь Лазаревскаго Института Восточныхь Явыновь отъ 12 ноноря 1902 г. печатать девволяется.

Диринторъ Вс. Миллеръ.

BP50 K79 1904 MAIN

ПРЕДИСЛОВІЕ.

Предлагаемая здёсь «Исторія мусульманства» встрёчена со стороны критики благосклонной оцёнкою; но въ этой своей благосклонной оцёнкъ гг. критики расходятся: одни, въ интересахъ популярности, желали бы, чтобы я ограничился переводами изъ Дози 1), другіе же, напротивъ, придаютъ наибольше значенія тому, что написано здёсь мною самимъ, и желали бы видёть въ цёлой книгѣ исключительно мои собственныя изслёдованія 2). Приходится мнѣ, поэтому, объяснить, въ силу какихъ причинъ я въ свое изданіе включилъ переводы изъ Дози, несмотря на то, что мнѣ совсёмъ легко было бы перепечатать, вмѣсто Дози, свои давно готовыя соотвѣтствующія статьи, которыя помѣщены мною въ «Энциклопедическомъ Словарѣ» Брокгауза и Ефрона («Мохаммедъ», «Коранъ» и проч.). Пѣло вотъ въ чемъ:

Въ 1900/1901-омъ академ. году совътъ профессоровъ Спеціальныхъ Классовъ Лазаревскаго Института Восточныхъ языковъ предложилъ мнѣ, сверхъ моихъ профессорскихъ обязанностей по каеедрѣ арабской словесности, взять на себя еще чтеніе лекцій по исторіи мусульманскаго востока вмѣсто уходящаго проф. Влад. Ив. Герье, который, вступивши на трудную должность директора новооткрытыхъ высшихъ женскихъ курсовъ въ Москвѣ, не пашелъ времени и возможности продолжать чтеніе лекцій въ Спеціальныхъ Классахъ и указалъ профессорскому Совѣту на меня, какъ на желательнаго ему преемника. Всѣ знаютъ, что область арабской

<sup>1)</sup> Ср. особенно "Русскія Въдомости" 1903, № 41 (рец. г. М-го).

<sup>2)</sup> Особенно ясно это высказано въ еженедъльномъ воскресномъ приложеніи къ "Новому Времени" 1903, № 9870, стр. 9 (рец. Н. Орлова). Ср. еще ученый арабскій журналъ "الشرق" 1903, № 16, стр. У Со (въ тъхъ экземплярахъ журнала, которые предназначены не для Османской имперіи) и въ № 23, стр. ۱۱++——11+1 (съ уръзками).

словесности и языка и область исторіи мусульманства - это двъ смежныя научныя области. Большей частью каждый арабисть вийсти сь тимь бываеть и историяомъ мусульманства; притомъ исторія востока и арабская (т.-е. общемусульманская) исторіографія составляють даже обязательную, существенную часть магистерскаго экзамена по арабской словесности; а что касается въ частности меня лично, то Совъту извъстно было, что я павно уже посвящаю изученію исторіи ислама и исламскаго востока нивакъ не меньше силь и времени, чъмъ своей прямой и ближайшей спеціальности — арабской словесности. Правда, какой-нибудь большой, полный сводъ по исторіи востока мною до техъ поръ не быль еще издань (дело было въ 1900 г.), потому-что еще не являлось для меня настоятельной необходимости въ такомъ изданіи однако отдъльныя работы или статьи по тому наи другому вопросу печатались мною постоянно; ужъ и тогда можно было отметить, напримерь, мой «Очеркъ исторіи суфійства» (1892) 1), до 200 длинныхъ и короткихъ статей въ «Энциклопедическомъ Словаръ» Брокгауза и Эфрона (съ 1893 г.) <sup>2</sup>), незадолго передъ тъмъ вышедшую (1899) внижку «Мусульманство в его будущность», которую очень благопріятно встрътния критика какъ русская, такъ и азіатская (вь томъ числь ценная для меня арабская) 3), различныя критическія статьи и рецензіи 4), и т. п.; да кромъ того освъщенію различныхъ пунктовъ восточной исторія я неръдко отводиль устныя лекція, читаемыя мною студентамъ Спеціальныхъ Классовъ при вступленіи въ тоть или другой отдёль арабской словесности, и разрабатываль извёстные моменты исторіи мусульманскаго востока

<sup>1)</sup> Въ 1-омъ вып. И тома "Древностей Восточныхъ" (вышелъ въ 1896 г.).

<sup>2)</sup> Статьи бо́льшія по объему: Мохаммедъ, Коранъ, Сунна, Шінтство, Халифатъ, Омейяды, Хариджиты, Персія, Персидская литература, Исманлиты, Суфизмъ, Мавры, Курды, Сельджуки, Марониты, Семитскіе языки, Сирійскій языкъ и литература, и т. п.; сверхъ того, разумъется, мною дано въ "Энц. Слов." много большыхъ статей объ отдъльныхъ арабскихъ, персидскихъ и турецкихъ историкахъ, поэтахъ и вообще литераторахъ.

<sup>3)</sup> Единственнымъ диссонансомъ была туркофильская рецензія въ "Каспіѣ" 1899, № 59, которая впрочемъ представляєть исключительно интересъ курьеза по своей поразительной, дѣвственной невѣжественности, не стыдящейся однако выступать нечатно.

<sup>4)</sup> По-русски — преимущественно въ "Этнографическомъ Обозрвнія", не порусски—больше всего въ разныхъ австрійскихъ изданіяхъ.

въ рядъ докладовъ, сдъланныхъ мною въ Восточной Коммиссіи Императорскаго Московскаго Археологическаго Общества (въ которой и затъмъ быль избранъ и въ секретари) или въ большихъ работахъ, которыя были ужъ готовы и написаны, но только не опубликованы 1). Такимъ образомъ, лестное для меня приглашение профессорского Совъта читать лекции по такой трудной канедръ, какъ исторія востока, не застало меня совстиъ въ расплохъ, и я немедленно же, осенью 1900 года, приступилъ къ чтенію лекцій. Тъмъ не менье отсутствіе у меня готоваго, написаннаго курса не преминуло кое въ чемъ сказатъся, особенно потому, что я не съумбять взейсить силь своихъ слушателей. Среди нихъ (въ противоположность тому, что бываеть обыкновенно въ университеть) не нашлось ни одного стенографа. Я въ своихъ устныхъ денціяхъ часто обращался въ первоисточникамъ и пересыпаль изложение обильными цитатами и множествомъ собственныхъ именъ, датъ и медкихъ подробностей. Никто изъ слушателей не быль въ состояніи записать монхь лекцій надлежащимь образомъ, и къ экзаменамъ студенты Института должны были, какъ выяснилось, остаться безъ учебнаго пособія. Монхъ отдёльныхъ печатныхъ статей было для нихъ недостаточно, да при разбросанности этихъ статей и неудобно было ими пользоваться, а рекомендованная мною объемистая, четырехтомная «Исторія ислама» Авг. Мюллера (это — хорошій компилятивный трудъ, изданный проф. Н. А. Мёдниковымъ за четыре года передъ тъмъ въ русскомъ переводъ) оказалась въ роли учебнаго пособія не совстить пригодной; къ тому же «Исторія ислама» Авг. Мюллера есть преимущественно лишь внёшняя, лишь политическая исторія мусульманскихъ народовъ. И вотъ какъ разъ въ это время профессоръ исторіи въ Московскомъ университетъ II. Г. Виноградовъ адресовалъ ко метъ В. И. Каменскаго, съ просьбой проредактировать сдъланный имъ съ французскаго языка русскій переводъ «Essai sur l'histoire de l'islamisme» (Лейд. 1879) знаменитаго Р. Дози. Я не захотъль отпазать желанію своего прежняго учителя (семинаріи котораго и самъ я ніжогда, въ свои сту-

<sup>1)</sup> Я, впрочемъ, позволяль другимъ пользоваться ими въ рукописи. Такъ, мое рукописное изследование объ исмаплитской секте предоставлено было мною въ руки гр А. А Бобринскаго, когда онъ писалъ свою работу объ исмаплитахъ въ предваахъ Россіи ("Этногр. Обозр.", 1902); это имъ и въ предисловіи оговорено.

де нческіе годы, посъщаль очень аккуратно), но, разумъется, лишь проредактироваль бы, а не обрабатываль бы этоть переводь. Между тымь объ этомъ узнали студенты Института и попросили у меня разръщенія издать немедленно, литографически, переводъ В. И. Каменскаго, чтобы онъ могъ выть послужить частью экзаменаціоннаго пособія къ моему курсу лекцій. Хотя этоть блестяще написанный «Essai» Дози успыль въ некоторыхъ мъстахъ совершенно устаръть (голландскій оригиналъ вышель еще въ 1863-мъ году), я согласился на просьбу своихъ слушателей, — однако, имъя въ виду, что изданіе должно служить студентамъ для ихъ научнаго экзамена, проредактироваль переводь В. И. Каменскаго совствы иначе, чыть проредактироваль бы его въ томъ случать, если бъ книга предназначалась просто для публики; такъ, я помъстиль въ противовъсъ первой главъ Дози, которая больше всего устаръла, одну главу изъ «Muhammedanische Studien» И. Гольцціэра, приписаль оть себя, тамъ и сямъ, свои примъчанія и добавиль нікоторые, правда, совсімь еще коротенькіе экскурсы. Въ такомъ видъ наскоро смастереннаго экзаменаціоннаго пособія в появилось первое, литографированное изданіе «Исторіи мусульманства», въ 1901 году. Издано было, кажется, всего около ста экземпляровъ, -- во всякомъ случать едва ли больше, чтмъ полтораста.

Къ концу года это первое изданіе разошлось, и В. И. Каменскій попросиль у меня разрішенія воспроизвести его печатно, причемъ даже преобладающую часть расходовъ по печатанію браль на свой счеть. Я не нашель основаній отказать ему, но, чтобы не нарушать научнаго характера книги, уже принятаго ею въ студенческомъ изданіи, принуждень быль подвергнуть и переводъ В. И. Каменскаго и вообще все 1-е, литографированное изданіе совсімъ новой своей обработкі, а именно—помістить въ параллель къ первой главі Дози не одну, а цілыхъ дві статьи изъ «Минаштельными разъясненіями, дополненіями, ссылками на источники и пособія (этого у Дози совсімъ ніть), а гді нужно — то и опроверженіями, и написаль нісколько новыхъ, дополнительныхъ главъ, которыя отняли у меня даже довольно много времени. Въ результаті вышло, что І—ІІ часть ныні предлагаемой «Исторіи мусульманства» оказалась боліве, чіть на половину, моею. Профессорскій Совіть Спеціальныхъ

Классовъ Института постановиль отвести для ен напечатанія місто въ серім «Трудовъ по востоковідінію, издаваемых при Лазаревскомъ Институть Восточныхъ языковъ». Одна глава («Источники для исторім Мохаммеда и литература о немъ»), разросшаяся въ довольно большое изслідованіе, была послі отпечатанія нісколькихъ листовъ извлечена отдільно и замінена другою, болів короткою; а пачало ен образовало собою особый (ХІП-ый) вынускъ «Трудовъ по востоковідінію».

Такова исторія появленія этой книги.

II.

-- «При своей огромной эрудний», пишеть пре меня одинъ изъ критиковъ 1), «проф. Крымскій отлично могь бы написать совершенно самостоятельное сочинение по исторіи мусульманства; оно отличалось бы последовательностью изложенія и цельностью, не говоря о другихь возможныхъ достоинствахъ.... Но.... спасибо и за то, [что издано]: лучше дать публикъ и своимъ слушателямъ хоть что-нибудь, чъмъ ничего». Въ отвътъ на этотъ доброжелательный и лестный для меня упрекъ позволю себъ замътить: хотя первоначально, до полученія рукочиси В. И. Каменскаго, я лично, пожалуй, не имълъ въ виду издавать переводъ изъ Дози, тъмъ не менъе, разъ это уже случилось, то въдь книга Дози черезчуръ крупное и выдающееся явление въ оріенталистикъ, чтобы кто-нибудь слишкомъ могь сопрушаться о временной замінь ею части монхъ лекцій объ исламів (которыя, къ тому же, со временемъ, послѣ изданія другихъ, болѣе настоятельныхъ работь, появятся въ свёть своямъ чередомъ, да понемногу ужъ и появляются, только очень медленно). Вспомнимъ, что, по замъчанію авторитетнъйшаго русскаго оріенталиста академика бар. В. Р. Розена, Essai sur l'histoire de l'islamisme «великаго и знаменитаго голландскаго оріенталиста Дози есть произведение, которое, несмотря на то, что кое-гдъ устаръло, все еще должно считаться лучшимъ вполит общедоступнымъ и художественнымъ изложеніемъ духовной исторіи ислама»....-

<sup>&</sup>quot;) Н. Орловъ въ воскресномъ приложени къ "Новому Временя" 1903,  $\times$  9870, стр. 9.



с...сжатая, но цёльная картина внутренней исторів ислама, какъ ее понималь одинъ изъ замъчательнъйшихъ ученыхъ 19-го въка» 1). Августь Мюдлеръ, авторъ извъстнаго историческаго свода «Der Islam im Morgenund Abendland» (выбющагося в по-русски подъ заглавіемъ: «Исторія ислама») называеть Дози «несравненнымь» (der unvergleichliche Dozy), «величайшимъ историкомъ въ области ислама и однимъ изъ величайшихъ историковъ этого (XIX) стольтія» 2), а по поводу стиля и изложенія Дозп (выразившагося особенцо въ «Histoire des musulmans d'Espagne») Августъ Мюллеръ говоритъ: «Его пронивновеніе, пониманіе и передача матеріала такъ умны и такъ художественны, что всякая попытка снова изобразить разработанный имъ въ его «Histoire» періодъ — была бы по необходимости Ilias post Homernm (писать Иліаду послѣ Гомера).... И въ дитературномъ отношенія это — первостепенное сочиненіе. Это — истивно художественное произведеніе, чтеніе котораго доставляєть высокое наслажденіе в)». Почти въ тъхъ же словахъ («die meisterhafte Darstellung») отзывается про изложение Дози Игн. Гольдціэръ, одинъ изъ самыхъ ученыхъ между современными арабистами и историками мусульманства; при этомъ самого Дози онъ титулуеть «der verewigte Dozy» 4), что мы, приблизи. тельно, можемъ перевести черезъ «безсмертный». Три такихъ авторитетныхъ голоса, какъ бар. Розена, Авг. Мюллера и Игн. Гольдцівра (а :1 легко могъ бы привесть еще и другіе), достаточно, полагаю, оправдывають меня въ томъ, что въ нынъшнемъ издан и «Исторіи мусульманства» оказывается Дози 5).

<sup>1)</sup> Записки Восточнаго Отдъленія Императорскаго Русскаго Археологическаго Общества, т. III (1888), стр. 386.

<sup>9)</sup> Der Islam im Morgen und Abendland, von Dr. A. Müller, т. I, Берлина 1885, предисловіе, стр. V (въ Онкеновской серін: Allgemeine Geschichte in Einzeldarstellungen). Въ русскомъ переводъ предисловіе выпущено.

<sup>3)</sup> Исторія ислама, переводъ съ нѣмецкаго подъ редакціей Н. А. Мѣдникова, т. IV, СПБ. 1896, стр. 6.

<sup>4)</sup> Muhammedanische Studien von Ignaz Goldziher, 1-er Theil, Галле на 3. 1889, стр. 89 = у насъ, ч. II, стр. 146.

<sup>5)</sup> Біографію и обзоръ сочиненій этого великаго ученаго см. по-французски у Г. Дюга (Gustave Dugat) въ его исторіи оріенталистовъ XIX стольтія (Histoire des orientalistes, т. ІІ, Парижъ, 1870, стр. 44—65) и, по-голландски, у выдающагося ученика покойнаго Дози— де-Гуе (М. J. de Goeje: Levensbericht van Rein-

промъ критики печатной, я встрътился съ другою, далеко не безынтересной критикою, которая выразилась въ многочисленныхъ письмахъ ко мнъ отъ интеллигентныхъ россійскихъ мусульманъ, — этихъ, какъ выясняется, главнъйшихъ читателей моихъ сочиненій и изданій. Хотя эта кри-

hart Dozy, Амстердамъ 1883); съ годиандскаго имвется французскій переводъ В. Шовена (Vict. Chanvin: Biographie de R. Dozy, Лейденъ, 1863, съ портретомъ).-Біографія Р. Дози (род. въ 1820 г. въ Лейденъ, въ богатой семьъ, происходящей отъ французскихъ выходцевъ XVII в. изъ Валансьена) - обыкновенная біографія кабинетнаго ученаго. Матеріальная обезпеченность при этомъ позволила ему достичь самаго широкаго образованія, литературнаго и философскаго, и пріобръсти необыкновенную эрудицію, какъ въ области филологіи, такъ и въ области исторів, и притомъ не только восточной: Р. Дози прекрасно зналь также многіе европейскіе языки и литературы, а первая его оффиціальная канедра въ Лейденскомъ университетъ (1850) была какъ разъ каеедра всеобщей исторіи; — арабскіе и вообще семитскіе курсы онъ читаль ужь впоследствів. Изъ филологическихъ трудовъ важны особенно лексикологическіе: 1) Dictionnair'e détaillé des noms des vêtements chez les Arabes (большой томъ въ 446 страницъ, Амстердамъ 1845) и 2) огр мный словарь: Supplément aux dictionnaires arabes (Лейд., 1877 - 1881, два тома in 4°, въ 1752 страницы, гдъ собраны и объяснены слова, не содержащіяся въ обыкновенных классических словаряхъ и ставшія изв'єстными Дози изъ многольтняго изученія памятниковъ); 3) заслуживаеть также вниmanis ero Glossaire des mots espagnols et portugais dérivés de l'arabe (Лейд. 1869, 424 стр.), начатый Энгельманномъ. – Превосходное знаніе арабскаго языка дало возможность Р. Дози легло прочитать и изследовать множество рукописей (лейденскія рукописи описаны имъ въ его двухтомномъ Сatalogus соdicum orientalium Bibliothecae Academiae Lugduno-Batavae еще въ 1851 году) и издать, часто съ переводомъ, цёлый рядъ арабскихъ писателей историковъ и географовъ, преимущественно западно-прабскихъ: ибнъ Абдуна + ибнъ-Бадруна 1546-1848, ибиъ-аль-Аббара въ Notices sur qq mss. 1847-1851, Маррекоши 1847, ибиъ- Изари 1848—1851, Идриси 1866 и проч., и въ томъ числъ колоссяльную литературно-историческую, такъ сказать, энциклопедію арабской Испаніи аль-Маккари, при изданіи которой ему впрочемъ помогали и другіе европейскіе оріенталисты, (Лейд. 1855—1861. 4 чч., стр. ССІХ+1876). Параллельно съ изученіемъ и изданіемъ памятниковъ у Дози велось изследованіе отдельныхъ періодовъ и явденій жизни арабскаго мусульманства и выражалось въ изданіи спеціальныхъ монографій и большихъ статей, причемъ, естественно, наибольше мъста удълялось мусульманской (какъ впрочемъ и христіанской) Испаніи; между 1846—1863 г. по явилась общирная трехтомная монографія: "Scriptorum Arabum loci de Abba didis"-о знаменятой совильской династів Бану-Аббадь, боровшейся съ Альфон-

тика не носить ученаго характера, но она обнаруживаеть, со стороны пишущихъ, такой живой интересъ къ вопросамъ, затронутымъ въ «Исторім мусульманства», что я считаю позволительнымь и даже не безполезнымъ отвътить монть незнакомымъ корреспондентамъ. Почти всъ письма-въ одномъ родъ: послъ общихъ похвалъ, они высказываютъ миъ упрекъ за мое, будто бы, высокомърное (по другимъ-даже враждебное) отношеніе въ тюркскому племени; пркоторые, сверхъ того, умудряются уловить у меня пренебрежение также и къ Мохаммеду, плохо мирящееся съ моей симпатіей въ исламу, который оспованъ нивъмъ, какъ Мохаммедомъ. А очннъ изъ этихъ интеллигентныхъ мусульманъ пишетъ инъ слъдующее: «Разъ Вы уважаете исламъ, какъ религію, разъ Вы признаете его способнымъ въ высшему прогрессу и (въ своемъ «Мусульманствѣ») ставите его не ниже всёхъ прочихъ положительныхъ религій, зачёмъ Вамъ понадобилось выканывать относительно Апостола ислама разныя мелкія черты и подробности, а въ особенности-чужія догадки (стр. 16, въ I ч.), которыхъ не касается Дози и которыя набожному чувству мусульманина могуть быть непріятны, а въ глазахъ извъстнаго круга читателей въ состояніи даже набросить на Пророка неблаговидную тёнь? Развё не правильнее было бы подражать въ подобныхъ случаяхъ ибнъ-Хишаму, который, нисколько не старансь исказить историческую истипу и избъгая присочинять что-либо отъ себя, тъмъ не менъе счелъ приличнымъ очистить редактированное имъ «Житіе Пророка» ибнъ-Исхана отъ ненужныхъ подробностей? А въ особенности Вамъ слъдовало бы проявлять полнъйшую въжливость п

сомъ VI Кастильскимъ или, какъ гласитъ льстивое преданіе,— съ Сидомъ Кампеадоромъ; между 1846—1860 г. вышли двумя изданіями R с c h е г c h е s sur l'histoire et lalittérature de l'Espagne pendant le moyen âge (3-е изд., Лейд. 1881), а въ 1861-мъ году—его классическая, четырехтомная Histoire des musulmans d'Espagne jusqu'à la conquête de l'Andalousie par les Almoravides (Лейд.), доставившая Дози наибольшую его славу. По исторіи религіознаго развитія ислама у него кромѣ не разъ угомянутато H e t I s la misme (1863, 3 е изд. 1900), извъстнаго больше всего въ французскомъ переводѣ В. Пловена (Essai sur l'hist. de l'isl. 1879), была очень важная публикація: "Die I s raeliten z u Mekka von David's Zeit" (Лейденъ, 1864), смълые выводы которой остались, въ общемъ, не приняты большинствомъ ученыхъ (см. у насъ ч. I, 3), хотя были многіе критики (особенно въ голландской наукѣ), которые признавали эту книгу за лучшее произведеніе Дози.

осторожность въ выраженіяхъ объ основатель и главныхъ исповъдникахъ = тюркахъ. -A. Kp.) той религіи, къ которой, надо полагать, Вы сами еще недавно принадлежали....»

Не считая пужнымъ занимать всёхъ читателей не для всёхъ занимательнымъ вопросомъ о моемъ національномъ происхожденіи и религіи 1), не желая также входить въ пространныя доказательства, что требованія, предъявляемыя мив моими читателями-мусульманами, прямо антинаучны и непсторичны, считаю однако позводительнымъ даже въ научномъ изданіи разъ навсегда прямо и выразительно заявить, что искать въ моихъ сочиненіяхь антипатію или высокомърное отношеніе къ Мохаммеду можеть только умышленная здая водя, и если мною или къмъ-другимъ выдвигаются на свёть мелочныя, скажемъ даже темныя, черты въ облике Пророка, то ознакомленіе съ шими нисколько не должно да и не можеть сділать Пророка менве симпатичнымь или менве почтеннымь въ глазахъ тъхъ, вто до знакомства съ этими чертами относился въ нему съ симпатіей и уваженіемъ. Исторія Мохаммеда интересна, между прочимъ, какъ разъ съ той стороны, что въ ней рисуется передъ наим не безтълесный, безплотный, совершенно идеализованный и невозможный образъ, а живая личность, - вдохновенный апостоль, не лишенный однако, въ буднишней жизни, буднишнихъ человъческихъ слабостей и недостатковъ. Я съ трудомъ понимаю, какъ это здравомысляцій мусульманнив можеть думать, что ниовърецъ, тоже здравомыслящій, окажется способенъ измінить благопріятное мивніє о Мохаммедв и отвергнуть его трогательное и великое значеніе, если узнаєть оть меня, что Мохаммедь могь по временамь совершать ошибки, подобно всякому простому смертному, подобно зауряднымъ людямъ. Развъ умный человъкъ способенъ забыть слова баснописца-

<sup>1)</sup> Впрочемъ, если кому нибудь это можетъ быть любопытно, тому могу сообщить въ сноскъ, что Крымскіе уже болье двухсоть льть не мусульмане, и за эти двъсти лътъ кровь ихъ до такой степени растворялась бълорусскими, съверномало русскими и другими примъсями, что не только по моему національному самосознанію, но даже по физическому, антропологическому типу нътъ основаній причислятьменя бъ татарамъ настолько, чтобы говорить о "недавней" моей принадлежности къ племени "главныхъ исповъдниковъ" мохаммеданской въры и связывать меня законами деликатности въ моихъ сужденіяхъ объ этомъ племени (къ которому я, впрочемъ, самъ питаю большую симпатію) и въ сужденіяхъ о его въръ.

## Орламъ случается и ниже куръ спускаться, Но курамъ никогда до облакъ не подняться?

Профессоръ Московской Духовной Академін С. С. Глаголевъ, въ глубокой преданности котораго христіанству и православію никто не посміветь усумниться, воть вакь выражается о Мохаимедь, изучивши внимательно (въ томъ числъ и по нашей «Исторія мусульманства») жизнь и дъятельность Моханиеда со встин ея обнаруженными тъневыми сторонами: «Онъ былъ религіознымъ энтузіастомъ, владъвшимъ сильнымъ даромъ слова. Онъ любыль модиться Аллаху, онь дюбыль Аллаха милостиваго и милосерднаго. и ему естественно было хотъть объединить въ этой любви людей, прежде всего людей ему близкихъ - жену, дътей, родственниковъ. Радость молитвы должна была внушать ему увъренность въ успъхъ его предприятия.... Онъ безусловно убъдился въ своемъ божественномъ посланиичествъ и свои убъжденія и представленія разсматриваль, какь внушенныя ему свыше святымъ духомъ.... Несомивнио, что въ Мохаммедв жила могучая ввра и въ свое посланничество и во всемогущество Аллаха» 1). Такъ высказывается безпристрастный христіанскій богословь, познакомившійся со встри, въ томъ числъ и тъневыми сторонами исторін Мохамиеда. Но положимъ, что и нашлись бы неразсудительные люди, которымъ челові ческія слабости Мохаимеда представлялись бы несомивнинымъ опровержениемъ его апсстольства; - мусульманину и тогда нечего сердиться, а напротивъ можно, въ видъ утъщенія, вспомнить подходящее мъсто из ь Корана: وقالوا مالهذاء -Они говорять: Что это за апо ويمشى في الاسواق столь, который ъсть пищу в ходить по рынкамъ!» (Кор. 25: 8). Повторяя такія слова поносителей, Пророкъ не находиль лучшей для нихъ отповъди, какъ назвать тъхъ, вто это говорилъ, сбившимися скитальцами, не могупини найти дороги: «فضلوا فلايستطيعون سبيلا، (25: 10). Да и стоило ли ему говорить что-либо другое людямъ, не желающимъ понять той простой естины, что всявій, самый велекій, самый возвышенный, самый вдохно-

<sup>1) &</sup>quot;Исламъ" С. С. Глаголева, въ "Богословскомъ Въстникъ" 1903, ноябрь, стр. 444—445, 446—447, 450. Серіозная и продуманная статья. Вызвана она, повидимому, появленіемъ нашей "Исторіи мусульманства", но имъетъ совершенно самостоятельное значеніе.

венный и благородный человъкъ имъетъ свои буднишнія и повседневныя стороны? Въ Коранъ, кромъ того, есть одно вполнъ утъщительное для мусульманскаго чувства мъсто, къ которому мусульманинъ можеть съ успъхомъ примънить вышеприведенныя благопріятныя слова проф. С. С. Глаголева, христіанскаго богослова, т.-е. того, «у кого есть знаніе Писанін». Это мъсто изъ Корана (13: 43), въ которомъ Аллахъ, по обычаю, ويقول : обращается въ Мохаимеду отъ перваго лица, есть следующее الذين كفروا لست مرسلا قل كفي بالله شهيدا بيني وبينكم و من عنده علم الكتاب» = «Невърующіе говорять: «Ты не посланникь!» Скажи: «Достаточнымъ свидътелемъ обо миъ передъ вами будетъ Богъ и тотъ, у кого есть званіе Писанія». Однимъ словомъ, у втрующаго мусульманина всегда найдется достойная отновъдь противъ тъхъ иновърцевъ, которые вздумали бы низко ценить Мохаммеда за его обыденныя черты. А ужъ совсемъ не понимаю я, какимъ образомъ непріятныя ощущенія или соблазиъ могли бы при чтеніи очелов'ї ченной исторіи Мохаммеда возникать въ душахъ са михъ мусульманъ. Въдь Мохаммедъ вовсе не желалъ слыть передъ دل انما انابشر، :своими послъдователями ни за божество, ни за ангела «Скажи: я такой же человъкъ, какъ и вы, но, только, инв посылается вдохновеніе» (Кор. 18: 110; 41: 5); لا اقول لكم اني ملك «Не сважу вамъ, что я ангелъ» (6: 50). Въ томъ стихъ Корана (3: 138). который мусульмане узнали ужъ послъ смерти Пророка изъ устъ Абу-وما محمّد الا رسول خلت من قبله الرسل افان قُتل» :Бакра 1), Богь говорить «Мохаимедь—не больше, какъ апостолт., «أو ماتاً آنقلبتم على اعقابكم раньше котораго были и другіе апостолы; неужели, если онъ будеть убить или умреть, вы обратитесь вспять?!» Сообщивши этоть стихъ, Абу-Бакръ прибавилъ: «Итакъ, добрые люди, кто язъ васъ поклонялся Мохаимеду, тотъ пусть знаеть, что Мохаимедъ умеръ, а вто повлонялся Богу, тоть пусть знаеть, что Богь живь и не умреть» 2). Парафразируя эти слова, я могь бы сказать недовольнымь на меня мусульманамь: «Кто повлонняся Мохаммеду, воображая, что онъ безплотный и безгрышный

<sup>1)</sup> Табари, лейденск. изд., серія І, т. ІV, стр. 1816; изд. Козегартена ч. І, стр. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tamb ze.

ангель, или богь, тоть пусть изъ исторіи узнаєть, что такого Мохаммеда и не бывало, а кто поклонялся Богу, апостоломъ котораго быль Мохаммедь, тоть пусть знаеть, что Богь безгрёшень».

Отклоняю я отъ себя и другое обвинение этой категоріи моихъ читателей-мусульманъ — будто бы я враждебно отношусь въ симпатичной. искренией, нелживой, добросовъстной, трудолюбивой тюркской расъ, съ которой я, къ тому же, самъ связанъ извъстными узами крови. Никакой враждебности къ ней я нигдъ не провожу, а говорю только слъдующее. Въ силу многихъ историческихъ, экономическихъ, климатическихъ, бытовыхъ и пр. причинъ, тюркская раса не развида въ себъ большой способности въ отвлеченному мышленію и пе успъла переработать свою умственную недаровитость въ даровитость, а потому, когда тюрки пользуются подитической самостоятельностью, которая благопріятствуеть сохрапенію въ нихъ косности, они мало двигаются впередъ по пути прогресса и обнаруживають узкій, обыкновенно наступательный, религіозный фанатизмъ, котораго — замътимъ — бываетъ гораздо меньше или вовсе не бываетъ у мусульманъ не тюркской расы. Въ Турецкой (Османской) вмперім массовая ръзия христіанъ-самое обычное дъло, и плапъ всеобщаго, поголовнаго избіеція подданныхъ - христіанъ, разсматривавшійся въ Диванъ, напримфръ, въ 1519-мъ году при султанъ Селимъ I,- томъ самомъ, который въ 1513-мъ году казиплъ 40,000 шінтовъ своего государства, — охотно проводится, но лишь по частямъ, и въ нынћшней Османской пмперіи, этомъ разсадникъ мусульманскаго фанатизма, застоя и всякой несправедливости. Часто приходится слышать мижніе, будто причиной турецкаго фанатизма является самъ исламъ, въ которомъ фанатизмъ есть, якобы, религіозный догмать. Я же утверждаю, что истинною причиною фанатизма у тюрковъ, равно какъ и у другихъ перазвитыхъ и недаровитыхъ расъ (напримъръ, берберовъ и африканскихъ мавровъ), является вовсе не самъ исламъ, котораго они держатся. Очень возможно, что, прими эти мусульмане христіанство, они, въ силу своей нелюбви къ мышленію, односторонне развили бы евангельскій тезись: «повъждь церкви; аще же и церковь [онъ] преслушаеть, буди тебь, якоже язычникь и мытарь», —и сдь. лали бы изъ принятаго ими христіанства такую же нетерпимую, фанатическую и ретроградную религію, въ какую они обратили свой нынъшній

мсламъ. Эту простую и, для всякаго историка и этнографа, очевидную MLICAL, T.-e. 4TO BY TAKY HASHBACMONY HCJANCKONY (recte Tydelkony) daнатизмѣ виновать вовсе не исламъ, какъ религія, а виноваты лишь тюркскія расовыя и исторически нажитыя черты, которыя однако подаются и исчезають съ паденіемъ политической самостоятельности тюрковъ и съ пережьной историческихъ и бытовыхъ условій ихъ жизни, --- мысль, развитую мной довольно обстоятельно въ книжкъ: «Мусульманство и его будущность», — я нъсколько разъ подчеркивалъ также въ вынъшней «Исторіи мусульманства». Оказывается, что она истолкована въ смыслъ вражды въ тюркамъ! Нътъ! Осуждать фанатизмъ, косность и общественную несправедливость тюркскихъ государствъ, признавать тюрковъ малоспособными въ правленію государствомъ, гдѣ есть подданные иновѣрцы, и малоспособными въ прогрессированію при наличности политической самостоятельности, но въ то же время (какъ я это не разъ дълаю) воздавать должную даяь несомифинымъ позитивнымъ качествамъ тюрковъ-да развъ это значить не любить тюркской расы? Конечно, не значить. Напротивъ, именно изъ чувства глубокой симпатіи къ тюркскому племени, во многихъ похвальныхъ душевныхъ вачествахъ котораго (по крайней мъръ, жительствующаго въ россійскихъ предълахъ) я ниблъ случай много разъ убъждаться, заставляеть меня спокойно говорить, что самостоятельное существование Османского госудорство (внутри которого я и самъ пожиль достаточно, и исторію котораго я должень быль внимательно изучить, просто, даже въ силу своихъ профессорскихъ обязанностей) есть великое горе для всего мусульманскаго міра вообще и для самихъ османовъ въ частности. Я думаю, что каждый искренній турецкій патріоть обязанъ, подобно ветхозавътному Іеремін, молить Бога о крушенін своего османскаго Сіона, т.-е. Исламоўда, хотя бы затёмъ сердцу его пришлось отъ этого плакать плачемъ Іереміннымъ. А ужъ съ моей стороны высказывать эти идеи-никакъ не значить быть врагомъ симпатичнаго, въ другихъ отношеніяхъ, тюркскаго племени. Мон лестные отзывы о такихъ передовыхъ, образованныхъ тюркахъ, какъ положимъ, г. Гаспринскій, читатель можеть прочитать, напримъръ, на стр. 20-ой во II части.

Извинившись передъ читателемъ немусульманиномъ за вышеприведенное длинное отступленіе, совершенно излишнее съ точки зрѣнія научной, хотя далено не излишнее и небезполезное съ точки зрѣнія просто-человѣчной, я дальше могу перейти къ предмету и дамъ указаніе нѣкоторыхъ замѣченныхъ недосмотровъ и опечатокъ, равно какъ сдѣлаю кое-какія дополненія или разъясненія по поводу каждой отдѣльной главы.

Ч. І, глава І: Первоначальная релипя Аравіи (стр. 1 -13). Какъ я ужъ упомянуль, глава эта и тамъ и сямъ, особенно на стр. 4-6, гд5повторены, по вопросу о происхождения древне-арабской религии, идем еще Шпренгера (не оставленныя, впрочемъ, довольно долго нъкоторыми общими историками религій, —срв. Тиле), къ настоящему времени является совствить устартвеней, и оттого въ видт вступления въ ней мною предпосланъ читателю совътъ -- познакомиться прежде, чъмъ читать ее, съ первымъ отдъломъ статьи Гольдціэра, напечатанной у насъ ниже. Помъщеніе мною въ «Исторіи мусульманства» статей Гольдціара избавило меня отъ необходимости полемизовать съ упомянутыми 4-6 страницами Дози, и въ общемъ мои редакторскія примъчанія къ первой главъ нашей «Исторіи мусульманства» оказываются довольно скудными, въ противность мониъ обильнымъ редакторскимъ примъчаніямъ и споскамъ въ дальнъйшихъ главахъ. Что же касается стр. 7--12, гдъ Дози даетъ картину религіознаго состоянія стверной Аравіи въ VI вткт, т.-е. въ эпоху какъ разъ передъ появленіемъ Мохаммеда, то, хотя эта картина и встрічала ограниченія и оговорки, въ общемъ она однако остается непоколебленной, и я не считаль пужнымъ умбрять ее; срв. слова Гольдціэра (у насъ, ч. II, стр. 41) и резюме Авг. Мюллера въ его «Исторіи ислама» (Спб. 1895, т. I, стр. 54-55). Дополненія и поправки къ этой главъ прошу сдълать лишь слъдующія:

Стр. 2, сноска 1, строка синзу 5-ся. Добавить: «мусульманъ въ Россіи, по послъдней переписи, имъется 13,889,421, а виъстъ съ населеніемъ Хивы и Бухары — около 16,589,421». Тамъ же добавить въ послъдней

стровъ: «Совершенно неправдоподобной, по отношенію въ мусульманству, является послъдняя статистика религій Целлера, предсъдателя штутгартскаго статистическаго бюро. По его вычисленіямъ, сумма всъхъ обитателей вемли достигаетъ вруглымъ счетомъ 1,544,510,000 человъкъ. Изъ нихъ 534,940,000 принадлежатъ въ христіанскому исповъданію, 10,860,000— въ іздейскому, 175,290,000— въ мохаммеданскому и 823,420,000— въ остальнымъ. Изъ числа послъднихъ 300,000,000— конфуціанцевъ, 214,000,000— брахманист № ъ, 121,000,000— буддистовъ. На 1,000 человъкъ приходится, по Целлеру, 346 христіанъ, 7 іздеевъ, 114 мохаммеданъ и 523 остальныхъ исповъданій».

Стр. 3, сноска 1, строка 11-я снизу. Нъмеций переводъ «Сотренdium der Religionsgeschichte» Тиле вышелъ недавно новымъ, пересмотръннымъ изданіемъ, ужъ послъ смерти автора, подъ заглавіемъ: Tiele's Compendium, der Religionsgeschichte, 3-te Auflage, durchgesehen und umgearbeitet von Nathan Söderblom, Professor an der Universität Upsala (Бреславль 1903). Въ этомъ изданіи проф. Сёдербломъ очертилъ картину дониламской религіи арабовъ согласно съ новъйшимъ положеніемъ науки.

Стр. 4, въ 1-й сноскъ, 3-я строка. Надо читать: ... «трудами Креля Велльхаузена...» и т. д.

Стр. 6, строви 13—14. Должно быть: «а площадь, образуемая ихъ оградою, представляеть собою въ окружности двъсти футовъ погонныхъ». Кромъ того надо добавить пропущенную сноску: «Точнъе можно сказать, что кубъ, который Ка'ба приблизительно представляеть собою, имъеть около 40 футовъ въ длину, около 30 въ ширину и отъ 35 до 40 футовъ въ высоту. Крыши этотъ кубъ не имъетъ, и покровъ, окутывающій Ка'бу, закутываеть собою лишь ея стъны, спускаясь по нимъ въ видъ занавъса»

Тамъ же, въ сноскъ 1-й, должно быть: «Имя это обозначаеть «кубъ», такъ-какъ».... и пр.

Стр. 13. Къ сноскъ 1-й добавить: «Въ послъднее время вопросъ о ханифахъ подвергся новому обсужденю. См. особенно недавнюю статью Ч. Ляйелля (sir Charles J. Lyall): The words «Hanif» and «Muslim»— въ октябрьской книгъ лондонскаго The Journal of the Royal Asiatic Society. 1903, стр. 771—784. Срв. также по этому вопросу то болъе старое, что высказано у Губ. Гримме въ I томъ его «Монаттева (Мюнст. 1892)».

Главы П.- -Ш: Мохаммедь до быства в Мохаммедь послы быстви (стр. 14-89). Объ эти интересныя главы, лишенныя у Дози научнаго аппарата и иногда черезчуръ краткія, я постарался въ изобиліи пополнить, избъгая однако ненужнаго балласта, разными примъчаніями и ссылками, примънительно къ потребностямъ или пользъ моихъ слушателей. Дополненія делались мною преимущественно въ виде подстрочныхъ сносокъ, и ръже введено иною кое-что въ контексть самого Дози: такъ, въ контексть внесены цитаты изъ Корана, приводимыя у Лози только въ переводъ (и въ I главъ, на стр. 9-й, то же сдълано мною по отношению къ опному арабскому стихотворенію); при нъкоторыхъ собственныхъ именахъ помъщена, для большей наглядности, и ихъ ороографія арабскими буквами, (да и въ I главъ я это изръдка дълалъ) 1); въ большомъ количествъ привнесены, въ скобкахъ, хронологическія даты, на которыя Дози вообще скупъ, и т. п. Для ускоренія своей редакціонной работы я воспользовался, между прочимь, тъми данными, которыя были давно ужь собраны мною въ моей печатной статьт «Мохаммедъ», помъщенной въ «Энциклопедическомъ Словаръ» Бровгауза и Эфрона; многія ссылки, сдъланныя мною здъсь въ «Исторіи мусульманства», буквально заимствованы мною изъ той моей статьи. Но такъ какъ сверхъ данныхъ, заключенныхъ въ ней, я дълалъ еще другія дополненія, то у меня произошла маленькая непоследовательность въ цитированіи одного изъ главныхъ источниковъ исторіи Мохаммеда, именно-ибнъ-Хишама: оказывается (я это замътиль ужь послъ отпечатанія книги), что мои ссылки на вбиъ-Хишама иногда относятся къ арабскому оригиналу, изданному Вюстенфельдомъ въ одномъ томъ съ непрерывающейся пагинаціей, иногда же относятся къ двухтомному нёмецкому переводу Вейля, гдё каждый томъ имбеть свою особую пагинацію. Причина— та, что въ своей прежней стать в «Мохаммедъ», предназначавшейся не для сріенталистовъ, а для обывновенныхъ читателей, чуждыхъ знанія восточныхъ языковъ, я для всёхъ ссылокъ естественно пользовался доступнымъ для читателей нъмецкимъ переводомъ,

<sup>1)</sup> Кстати отмітчу, что, если какое-нибудь арабское имя можеть употребляться въ формів съ членомъ и въ формів безъ члена (напримівръ, ألغيرة ه مغيرة), то я предпочиталь форму безчленную.



а не арабовниъ оригиналомъ, и теперь по забывчивости перепесь также въ «Исторію мусульманства» буквально эти самыя ссылки; новыя же я. въ силу привычки, невольно делаль ужъ по арабскому подлиннику. Къ путаниць, однако, эта непоследовательность привести не можеть, есля только читатель будеть помнить тоть вышеотивченный факть, что Вюстенфельдово арабское изданіе текста вакцючено въ одномъ томѣ, тогда вакъ переводъ Вейля разбить на два тома, и что, следовательно, если у меня встръчается обозначение только страницы, то такая ссылка относится въ арабскому тексту, а если сверхъ цифры страницы овазывается у меня обозначенъ и томъ (I или II), то ясно, что рачь идеть о намецкомъ переводъ Вейля 1). Въ силу, опять таки, забывчивости я два раза (на стр. 73-й) ссыдаюсь на страницу книги не ибнъ-Хишама, а «ибнъ-Исхана»; намется, едва-ли надо прибавлять, что я въ этомъ случав имбю въ виду только того ибнъ-Исхана, который намъ извъстенъ въ реданців мбнъ-Хишама (срв. стр. 31-ю) и что, значить, цифра страницы указываеть на печатное изданіе Вюстенфельда. Далье, прошу сдълать поправки а пополненія:

Стр. 45, строка 8. Посяв «уголь» добавить: «вли повороть».

Стр. 50, въ 1-й сноскъ 5-я строка. Послъ слова «Ночь» надо поставить кавычки.

Тамъ же, во 2-й сноскъ 3-я строка. Виъсто الصلاح надо оба раза чи-

Стр. 53, посл. строка текста. Надо читать: «Напасть (или, какъ онъ двусиысленно выразился, «подстеречь») и т. д.

Стр. 54, сноска 2-я, строка 3-я. Надо послѣ «Абдалла̂ха» прибавить: «которому онъ велѣлъ-де только подстеречь караванъ, а не нападать на него».

Стр. 56, снизу 7-я строка текста. Надо читать: «Былъ облачный аравійскій звиній (мы бы свазали осенній) день».

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ изданіи Вюстенфельда тоже, пожалуй, имвется второй томъ, но онъсостоитъ исключительно изъ варіантовъ и приложеній, и никто изъ оріенталистовъ при цитатахъ не ділить текста Вюстенфельдова изданія "Житія Пророка" на дватома. Этотъ 2-й Вюстенфельдовъ томъ нигдів, притомъ, мною здівсь и не цититуется.

Стр. 63, строка 4-я. Вивсто «Мекки» надо читать «Медины». Стр. 77, сноска 3-я должна читаться: «изъ Бекритовъ».

Глава IV: Источники и пособія для изученія исторіи Мохаммеда (стр. 90—106) можеть быть пополнена еще (на стр. 106) ссылкою на недавнюю статью проф. Глаголева, о которой я ужь упоминаль здісь въ предисловів (стр. XII). Надо поправить:

Стр. 99, строка снизу 2. Слъдуетъ читать: «На трудъ des unvergleichlichen Dozy (несравненнато Дози)» и т. д.

Стр. 104, къ строкъ текста 3-ей сивзу пропущена сноска: «Можно, пожалуй, указать тамъ (въ выпускъ VI) переводъ изъ Вейля, небезполезный, хотя и искаженный,—или (въ приложенія къ вып. X) переводъ главы изъ Шпренгера: «Жены Мохаммеда», – и еще немногое въ томъ же родѣ».

Глава V: Коранъ, сонна и легенды (стр. 107—166). Здёсь слёдуеть исправить или добавить воть что:

Стр. 111, строка 11 снизу. Добавить: S. Sycz: Ursprung und Wiedergabe der biblischen Eigennamen im Koran (Франкф. на М. 1903, 64 стр.; рец. Родоканави въ Wiener Zeitschr. f. die K. d. Morgeul., 1903, 281—286). Ignaz Goldziher: Neutestamentliche Elemente in der Traditionslitteratur des Islam въ Oriens christianus, II (1902), стр. 390—394. Въ отдълъ русской литературы добавить: В. П. Наливкинъ: Исламъ и законъ Моисея— въ Справочной книгъ Самаркандской области за 1898 (изд. Областнаго Статист. Комит. въ Самаркандър. вып. VI, стр. 1—93; довольно подробное сопоставление законовъ Пятикнижія и Корана. Еще L. Leblois: Le Coran et la Bible hébraïque (Пар. 1887).

Стр. 120, сноска 5, строка 4. Вивсто «Бартелеми, Сенть-Илера» надо «Бартелеми Сенть-Илера», безъ запятой.

Стр. 122, сноска 2. Книга раввина Гейгера переиздана въ видъ факсимиле въ Лейпцигъ 1902.—Послъ «пополнить» (строка 3-я) пропущено «его».

Стр. 127, сноска 3, строка 8. Добавить работу С. Сыча, указанную выше въ дополнения къ стр. 111.

Стр. 136. Въ 12-ой стронъ отмътить ту же выше названную работу Сыча. Стр. 137, строка 16. Не нужно однако думать, что въ стереотипномъ изданіи Флюгеля совсёмъ нёть опечатокъ. Подъ опечатками падо разумёть, жонечно, не сохраненіе такихъ начертаній, какъ ربان مريم (вм. ореографически установленнаго رحمة, сура ІІ, стихъ 215) или جن العربية, безъ і, сура ІІ, 81), которыя могуть имёть свое законное объясненіе; болье сбивчивая опечатка—это, напримёръ, ورباد (сура ІІ, 77) съ окончаніемъ не ....е й на, которое для двойственнаго числа не слишкомъ обычно (срв. «Альфіййе» ибнъ Малика, стихъ 40, и толкованія комментаторовъ); прямая опечатка — въ сурь СУ, стихъ 4, съ огласовкой б и ћ а ж а р а т я н вм. б я ћ ы ж а р а т я н (съ кясрой).

Стр. 137, сноска 6. Добавить библіографическія свідінія, собранныя Тенцелемъ въ Monatliche Unterredungen 1692, стр. 917 = В. Шовенъ: Etude sur la vie et les travaux de N. Clénard, 143. О томъ, что пацское сожменіе перваго изданія Кораца не есть басня, распущенная німцами, срв. у меня въ «Очеркахъ изъ исторіи оріенгалистики въ XVI в.» (М. 1903), стр. 13, сноска 16 (=стр. 212-ая «Древностей Восточныхъ», 1903, т. II, вып. 2).

Стр. 138. Предлагаю небольшой историческій экскурсь о старъйшихъ европейскихъ переводахъ Корана,—слъдовательно, изъ области литературы рукописнаго періода:

Европейскіе переводы Корана стали впервые изготовляться только съ XII стольтія, т.-е. после начала Крестовыхъ походовъ въ Азіи и удачной борьбы христіанскихъ королевствъ съ ослабъвшими маврами альморавидами въ Испаніи. До тъхъ же поръ, не смотря на то, что люди, знавшіе арабскій языкъ, оказывались часто если не во всей Европъ, то по крайней мъръ въ Византіи, Италіи, южнобережной Франціи и Испаніи 1), мысль о томъ, чтобы перевести на христіанскій языкъ религіозную книгу грозныхъ и сильныхъ враговъ Христа и дать ее въ руки всёмъ желающихъ, очевидно, внушала христіанамъ суевърный ужасъ и казалась чъмъ-то діавольскимъ; удивляться силь этого средневъковаго воззрінія мы не мо-

<sup>1)</sup> Альваро Кордовскій въ IX въкъ жалуется на то, что испанскіе христіане зучше знають литературный арабскій языкъ, чтмъ латинскій. См. мои "Очерки изъ исторіи оріенталистики", стр. 208—209 (=9—10, отг.).



жемъ, если всповнивъ, что даже въ XVII въкъ ужасъ къ напечатанію или переводу Корапа раздълялся еще очень иногичи, и не тольно натоликами!) но и протестаптами: представлялось, что за всякое сопъйствіе популяри. заців Корана Богъ накажеть преждевременной смертію 2); къ тому же в свою пристіанскую Библію ватолицизмъ разрішаль читать далеко не каждому католику. Поэтому о содержаніи Корана и о религіи мусульмань (все равно, какъ о Талмунъ и религи евреевъ) въ Европъ за весь долгів періодъ отъ VII до XII въка ходили самыя ложныя выдумки, самыя странпыя и недостойныя басни в), и только после начала Крестовых похоловъ. незадолго до половины XII віка, Петръ Достопочтенный, аббать Клюнійского монастыря (другь невістного затімь проповідника второго Крестоваго похода-Бернарда Клервальского) пришель въ очень либеральному для тъкъ временъ заключенію, что не мъщаеть познакомиться съ подлинной религіей сарациновъ и обнажить протявъ нея безкровный, духовный мечь доказательствь, въ то время какъ рыцари-крестоносцы будуть поражать сарациновь провопролитнымъ мечемъ вещественнымъ 4). Побывавши, по дъламъ своей общины, въ Испаніи (1141—1143). Петръ Клюнійскій нашель тамь трехь случайныхь (не такь ужь частыхь въ то время въ Испанів) знатововъ арабскаго языка, и они въ 1143 году изготовили для него латинскій переводъ Корана; главнымъ переводчикомъ былъ

<sup>1)</sup> Срв. опроверженія, которыя должень быль развивать по этому поводу Мараччи въ своемь предисловім къ переводу Корана, 1698 г.

<sup>2)</sup> Срв. объ этомъ суевъріи Tentzel: Monatliche Unterredungen, 1692, стр. 917 и слъд. Вышиска изъ Тенцеля переиздана у III овена въ Études sur la vie et les travaux de Nicolas Clénard (Брюссель, 1900), стр. 143—145.

<sup>5)</sup> Только Византійская церковь нѣсколько получше знала исламъ и имѣла противъ него (со временъ Іоанна Дамаскина, VIII в.) свою полемическую дитературу, основанную на знакомствъ съ предметомъ. См. библіограф. указанія у меня въ "Оч. изъ ист. оріент.", стр. 201 и 211 (=2 и 12, отт.).

<sup>4)</sup> Мысль либервльная, потому что сами крестоносцы считали болье цълесо образнымъ истреблять мусульманъ (какъ и вообще еретиковъ), чёмъ думать о ихъ обращении. Срв. слова Dom-Rivet въ Histoire litt. de la France, т. IX, стр. 17; онъ же говоритъ, что до конца XII въка ему извъстны только три лица, которыя своимъ пребываніемъ на востокъ воспользовались для изученія арабскаго языка: Вильгельмъ Тирскій, Филиппъ епископъ Триполійскій и англичанинъ Аделярдъ изъ Bath'а (= Hist. litt. de la Fr., т. IX, стр. 153), — до того былъ тогда алъ научный интересъ къ востоку.

обиспанившійся англичацинъ (Angligena) Роберть Ретицскій, будущій памиелунскій архидіаконъ 1).

<sup>1)</sup> Сюда надо отнести въ "Исторіи мус." сноску на страницѣ 139-ой, передълавши ее такъ: "Петръ Достопочтенный, родившійся въ 1094 году, быдъ абба... томъ клюнійскаго аббатства въ 1122—1156 г. Хотя онъ, къ негодованію Бернарда Клервальскаго, даль у себя убъжище Абеляру, темъ не менте всю свою жизнь посвятиль борьбе съ ересями и сектами, въ особенности съ исламомъ, о которомъ Европа до техъ поръ ничего почти правильнаго не знала и смешивала съ грубъйшимъ многобожнымъ язычествомъ, поклонениемъ дунъ, Ацоллону и пр. (срв. "Пъснь о Роландъ"), да кромъ того приписывала всевозможныя преступныя доктрины, какъ, напримъръ, человъческія жертвоприношенія. Между 1141-1143 гг. Петръ Клюнійскій по явламъ своей общины побываль въ Испаніи и рівшиль здівсь узнать. ири помощи переводовъ, религію мусульманъ изъ самыхъ ся источниковъ. Христівне жъ въ то время воспрянули: стверная часть Испаніи, отъ Толедо до Эбро, какъ разъ тогда все больше и больше ускользала изъ-подъ власти мавровъ (последнихъ ослабъвшихъ Альморавидовъ) а король-batallador Альфонсъ I Арагонскій, отнявшій Сарагосу (1118), делаль набеги въ Андалусію до самой Гранады; ему подражаль Альфонсь VII Леоно-Кастильскій (1133). Въ числів жителей отвоеванной и теперь вассальной Сарагосы особенно много было людей, знавшихъ и арабскій языкъ и испанскій: но дитературиаго знанія, которое позводило бы имъ быть переводчиками Корана или другихъ арабскихъ книгъ, у нихъ не было. Наконецъ, послъ поисковъ, Петру Клюнійскому удалось найти гдь-то у Эбро ("circa Hiberum", какъ пишеть онъ въ своей Epistol'в къ Бернарду Клервальскому) двухъ подходящихъ людей, родомъ не испанцевъ; они занимались преимущественно арабской астрономією, но, по упорному настоянію Пегра Клюнійскаго, согласились сдълать ему письменный латинскій переводъ Корана и еще двухъ арабскихъ сочиненій: "Житія Пророка" и "Пренія между мусульманиномъ и христіаниномъ". Датированъ мхъ переводъ 1143-мъ годомъ. Гав онъ быль изготовленъ, я не могу себв выяснить: не то въ Толедо, не то (если "circa Hiberum") въ Сарагосъ (вассальной тогда королю Кастильскому). Эти два переводчика были англичанань Роберть Ретинскій (Robertus Retenensis), вскоръ сдъланный архидіакономъ Пампелунской церкви, и Германъ Далматскій (Hermanus Dalmata); къ нижь быль приглашень еще третій переводчикъ, нъкій magister Petrus Toletanus, который понималь арабскую книжную рѣчь хорошо, но въ латинскомъ хромалъ ("lingua latina non el adeo familiaris vel nota erat, ut arabica", пишеть про него Петръ Клюнійскій Бернарду). а потомъ на помощь магистру Петру Толодскому Петръ Клюнійскій далъ своего собственнаго секретаря ("notarium nostrum") монаха-француза Петра изъ Пуатье. Такъ-какъ подъ переводомъ Корана (онъ напечатанъ въ 1543 г. Библіандромъ въ Базелъ) подписано, въ качествъ переводчика, имя только Роберта ("Illustri gloriosoque viro Petro Cluniacensi Abbate praecipiente, suus Angligena Robertus Retenensis librum istum transtulit, anno Domini MCXLIII"), то очень въроятно. что двумъ прочимъ нереводчикамъ принадлежитъ работа надълатинской передачей "Житія Пророка" и "Пренія", а Коранъ переведенъ однимъ или почти однимъ Робертомъ Ретинскимъ. Повидимому у переводчиковъ не было никакихъ пособій въ видъ комментаріевъ, и оттого этотъ латинскій переводъ Корана, представленный

Въ XIII вът Альфонсъ X пряказаль перевести «в с ю ересь мавровъ» 1), своихъ враждебныхъ сосъдей, оттъсненныхъ тогда испанцами уже на
крайній югь полуострова. Судя по громкить словамъ «в с ю ересь» (они принадлежать въдь современнику), мы могли бы думать, что переведенъ былъ
не только Корапъ, но и Сонна; однако пъкоторыя сопоставленія 3) позволяють памъ заключить, что ръчь идетъ о переводъ только Корана да и
то неполномъ 3). Въ концъ того же XIII въка о новомъ латинскомъ переводъ Корапа сталъ думать доминиканскій моцахъ-тосканецъ Риккольдо
изъ Монте ди-Кроче 4). Онъ долго жилъ на мусульманскомъ востокъ, жежду
прочимъ и въ томъ «славномъ сарацинскомъ городъ» (Камръ), «гдъ у сарациновъ
существують величайшія и общирнъйшія знанія» 3), хорошо маучиль араб-

вии Петру Клюнійскому, оказался очень ошибочнымъ и невірнымъ, такъ что и Петръ Клюнійскій, и последующіе обличители ислама, пользовавшіеся трудомъ Роберта, не могли все-таки имъть правильнаго понятія объ исламъ. Петръ Клюнійскій, ознакомившись съ исламомъ по предложенному искаженному и непонятному переводу Корана и двухъ другихъ книгъ, составидъ полемическое сочинение: "Contra sectam sive haeresin Saracencrum",которая пользовалась въ теченіи среднихъ въковъ и въ началъ ногыхъ самынъ широкимъ распространеніемъ. Большая часть последующихъ вздорныхъ и странныхъ европейскихъ представленій о Мохаммеде и всламъ имъетъ своимъ источникомъ не столько клюнійскій переводъ, сколько именно эту нельпую книгу Петра, - нельпую, несмотря на благія намеренія автора (изд. въ 189 том в Патрологіи М и н я). — О Петр в Достопс чтенномъ и исторіи этого перваго свропейскаго персвода Корана см. свъдънія: 1) въ предисловіи къ баз е льскому изданію 1543 и 1550 г. (тамъ же очень важная Epistola Domini Petri abbatis ad Dominum Bernhardum Claraevallis abbatem, de translatione sua, cua fecit transferri ex arabico in latinum sectam sive haeresim Saracenorum);—2) Статья Морери "Pierre de Clugny" въ его "Dictionnaire" (есть изд. Амстерд. 1702; 1740: Пар. 1759); 3) Hist. litt. de France, т. IX; 4) Шнурреръ: Bibliogr. ar., стр. 421-423;-5) вкратць-у М. Девика въ его стать по поводу одного неизданнаго перевода Корана XVII въка, въ Journ. Asiat., 1883, I. стр. 368-375.

<sup>1) &</sup>quot;Fizo trasladar toda la secte de los Morcs". Cm. Bibl. de autores españoles, r. Ll, crp. VI, примъч.

<sup>2)</sup> См. у М. Штейншней дера стр. 591 и 972, § 2, въ его "Die hebräischen Uebersetzungen des Mittelalters".

<sup>3)</sup> Срв. В. III овенъ: Etude sur la vie ct les travaux de N. Clénard, стр. 130, сноска.

<sup>4)</sup> Richard de Montecroix, какъ его называють французы; Richardus—на датинскій ладъ.

<sup>5)</sup> Подъ "inclytam Saracenorum urbem Babylona, ubi maxima et universalia studia apud eos existunt" я понимаю Камръ, въ противность Девику

скій языкъ и могь наслаждаться его стилистическими красотами; однако, приступивши къ переводу Корана, онъ почувствоваль отвращеніе къ его «богохульствамъ», бросиль начатую работу[и, вмѣсто латинскаго перевода Корана, ограничился составленіемъ обличенія на Коранъ 1), [которое онъ написаль ужъ и не по-латыни, а по-втальянски (это быль вѣкъ Данта); оно съ итальянскаго языка было переведено на латинскій, съ латинскаго на греческій, съ греческаго опять на латинскій, и въ такомъ видѣ Риккольдово «Сопиtatio legis latae Saracenis a maledicto Mahumeto» сдѣлалось общемзвѣстнымъ 1). Страшно порицая и проклиная Мохаммеда 1) и громя содержаніе книги «этого діавольскаго первенца Сатаны», Риккольдо въ то же время прямо восхваляєть въ Коранѣ высокія литературныя достоинства, въ чемъ онъ, однако, какъ-разъ усматриваеть доказательство небоговдохновеннаго происхожденія этой книги 1).—Въ концѣ все того же XIII вѣка многочисленныя цитаты язъ Корана были переведены съ арабскаго на «lengua

Journ. As. 1883, I, 376), который подъ Вагилономъ разумъетъ Багдадъ. Едва ли приложимо къ разоренному и обницалому тогда Багдаду замъчаніе, что тамъ maxima et universalia studia existunt.

<sup>1)</sup> Воть его собственныя, очень карактерныя слова по этому поводу: "Ego igitur, in ordine Praedicatorum minimus....., consideravi vias meas et pedes meos in testimonia Dei converti. Unde cum transivissem multa maria et loca deserta et inclytam saracenorum urbem Babylona deprehendens, ubi maxima et universalia studia apud eos existunt; illicque literas et arabicam linguam similiter discens, diligentissimeque et continue cum magistris apud eos disputans, magis magisque deprehendi praedictae legis perversionem. Etiam hanc in latinam linguam transferre incipiens, tot inveni fabulas, simul et mendacia, et blasphemias, et continuam per omnia fabulationem, ut tristitia plenus essem. Decrevique idcirco scribere quasdam epistolas de tantis blasphemiis, ad triumphantem Ecclesiam" (Со п-f u t a t i o, л. 124). Чтеніе "tristitia" (въ предпоследней строжь, вивсто имъющагося въ текств "justitia") я принимаю вывств съ Девикомъ (Journ. As., 1883, I, 379).

<sup>2)</sup> Съ этого датинскаго перевода Лютеръ издиль свой немецкій (напоч. въ Виттенберге 1542).

<sup>3)</sup> Мохаммедъ, котораго Риккольдо озаботился даже въ заглавіи назвать "maledictus", въ другомъ мъсть аттестуется имъ, какъ diabolicus primogenitus satanae, in libidinem proclivis et ex fraude machinamentis deditus". Journ. Asiat., 1883, I, 379.

<sup>4)</sup> Nominum ordo illic grammatice et rhythmice optimus est; fere enim totus liber metricus et rhythmicus est; unde et valde gloriantur Saraceni, in sic pulchro et ornato arabicae locutionis modo; et ex his argumentantur verum prophetam fuisse Mahometum. Non enim sic ornate scivisset loqui homo omnino idiota. Sed... non consuevit Deus loqui in mundo vel cum prophetis per versus vel rhythmos.

lemosina» въ обличительномъ сочитении: «Імридиасіон de la secta Mahometana» хазнскаго епискона— св. Педро Паскуаля, родомъ валенсійскаго «мосараба»<sup>1</sup>), въ дётстве котораго (онъ род. въ 1227 г.) его родина-Валенсія принадлежала более десяти лёть еще маврамь; погибь онь въ 1300 г., отправившись проповедывать христіанство и опровергать «las contradicciones y falsetades del Alcoran» въ мусульманскую Гранаду<sup>2</sup>). Сочиненіе его более извёстно не въ валенсійскомъ подлинцика <sup>3</sup>), а въ варварскомъ латинскомъ переводе, который потомъ быль и напечатань <sup>4</sup>).

Въ XIV въкъ, переводовъ не было. Казалось, естественно было бы ждать, что, витето плохаго илюнійскаго перевода Корана, будеть данъ хорошій повый — ученымъ и миссіоперомъ Раймундомъ Люллі емъ, извъстнымъ пропагандистомъ основанія миссіонерскихъ школь въ Европъ для изученія арабскаго (равно какъ еврейскаго и арамейскаго языковъ; срв. особенно декреты, о школахъ, Вънскаго собора 1311 г.) в); понямая, что обличать надо не призракъ, созданный фантазіею какого-нябудь обличителя, а самое, подлинное мусульманство, съ которымъ надо для этого хорошо ознакомиться, Раймундъ Люллій (опъ родомъ съ острова Майорки) изучилъ арабскій языкъ отъ одного купленнаго невольняка, потомъ много таздилъ по Палестинъ, Египту и съверной Африкъ (онъ и погибъ, вновь отправнвшись въ 1315 г. на миссіонерскую проповъдь въ Тунисъ) и пи-

Sic igitur manifestum, quod lex hace non est a Deo, quae nullum habet ordinem nisi solum rhythmicum et grammaticum, qui Deo non congruit. Confutatio, a. 162—Journ. As., 1883, I, 379—380.

<sup>1)</sup> Мосарабами испанцы называли арабизованныхъ христіан в. "Могагаве" — испанския передълка арабскаго причастія "моста риб ("обарабив-шійся").

<sup>2)</sup> Его біографія, съ обзоромъ литературной діятельности, составлена Винсентомъ Хименомъ (Vincente Ximeno) въ его Escritores del reyno de Valencia, т. I (Валенсія, 1747, in folio).

<sup>2)</sup> Ръчь валенсійская отступаеть отъ обыкновенной испанской и имъеть значительную близость къ южно-французской провансальской.

<sup>4)</sup> Sancti Petri Paschasii martyris, Giennensis episcopi ordinis Beatae Mariae de Mercede Redemptionis captivorum, opera. Madrid 1676, in. f.

<sup>5)</sup> О Раймундъ Людлін я писаль въ "Очеркахъ изъ исторін оріенталистики XVI в.", стр. 212 (=стр. 13, отт.). Кромѣ того см. у Девлка въ Journ. Аз. 1883, 1, 381—383. Изъ довольно обильной литературы о Раймондѣ Людлін укажемъ еще Ренана ("Оч. изъ ист. оріент.", стр. 202 = 3 отт.), особенно статью въ XXIX томѣ Histoire littéraire de la France.

салъ сочиненія, направленныя противъ ислама и Корана, прямо даже на языкъ арабскомъ, не только на датинскомъ. Однако перевода Корана онъ не далъ, если не считать извъстныхъ цитатъ, переведенныхъ случайно, поскольку это было необходимо въ обличительныхъ цъляхъ, и мы видииъ, что родившійся въ нонцъ XIV въка полемистъ картезіанецъ Діонисій Риккельскій (1394—1471), составляя пятитомное опроверженіе на Коранъ и исламъ 1) и не зная самъ арабскаго языка, продолжаетъ держаться стараго, неудачнаго илюнійскаго перевода Роберта Ретинскаго 2).

Между тъмъ XV-ый въкъ, — въкъ, вообще ознаменовавнійся въ Европъ подъемомъ научнаго духа и завершившійся Возрожденіемъ наукъ и искусствъ, — оказался переводами Корана просто богатъ. Можно назвать цълыхъ четыре: 1) переводъ Іоанна Сеговійскаго³);—2) 1432 г., священника вепеціанскаго консульства въ Дамаскѣ — переводъ, который былъ этикъ священникомъ сдѣланъ съ арабскаго языка на латинскій по просьбѣ одного бургундскаго путешественника⁴) и о существованім котораго мы знаемъ потому, что онъ, говорятъ, послужилъ основою для полемическаго трактата «Adversus Alcoranum» Жана Жермена изъ Клюньи, епископа Неверскаго, впослѣдствія Шалонскаго (ум. 1460) в);

<sup>1)</sup> Оно потомъ было напечатано въ Кальне 1532. D. Dionysii Carthusiani contra Alcoranum et sectam Machometicam libri quinque.

<sup>2)</sup> По этому датинскому переводу, сдёданному Робертомъ, какъ сказано, для Петра Клюнійскаго, Діонисій последовательно разсматриваетъ весь Коранъ, одну суру (аzoara) за другою, причемъ тё стихи, которые наводять его на опроверженіе, онъ выписываетъ изъ клюнійскаго перевода цёдикомъ. Эти его выписыв представляютъ иногда болёе предпочтительное чтеніе, чёмъ печатный текстъ клюнійскаго перевода, пзданный впрочемъ (базель 1543) по списку довольно старому: 1437-го года.

<sup>3)</sup> Paulus Colomesius: Italia et Hispania orientalis, стр. 216; Notices et extraits des manuscrits, т. IX, I, стр. 110. О судьбъ арабскаго языка въ тогдашней Сеговін см. у меня "Оч. маъ ист. оріент.", стр. 209 (=10, отт.).

<sup>4)</sup> См. Journ. Asiat. 1883, I, 383, примъч. 2. Этотъ бургундскій путешественникъ назывался Бертрандонъ де ла Брокьеръ (de la Brocquière).

<sup>5)</sup> Упомянутый консульскій священникъ перевель Бертрандону на датинскій языкъ, кром'т Корана, еще житіе Мохаммеда. Оба перевода представлены были бургундскому герцогу Филиппу Доброму, а тотъ и вручилъ ихъ епископу Жану Жермену.

3) пеполный переводъ Раймонда изъ Монкады 1)-и 4) самый интересный переводъ: выпреста-факыха 3) ибнъ-'Абданяйха Валенсійскаго, который въ крещени (1487) получиль христіанское вия Хуанъ Андресъ. надъленъ былъ, вибсто своего прежняго мусульманскаго духовнаго званія. званіемъ католическаго священника, немало содъйствоваль обращенію въ христіанство многихъ мусульманъ Гранады, только что покоренной Фердинандомъ Католикомъ, и затъмъ направиль свою миссіонерскую дъятельность на Арагонію; здъсь-то, ужъ послъ смерти своей покровительницы, кородевы Изабеллы (1504), онъ, поощряемый барселонскимъ епископомъ, который быль также арагонскимь инквизиторомь, занялся переводомь Корана и всъхъ семи сводовъ Сонны 3) на простонародный арагонскій языкъ4). Куда дъвался переводъ этого выпреста-фаныха, одинаковаго спеціалиста въ богословін и мусульманскомъ и христіанскомъ, не извъстно в), но что онъ дъйствительно существоваль, видно изъ небольшого антимусульманстаго полемическаго трактата того же Хуана Андреса «Confusion de la secta Mahometana» 6) и еще изъ другихъ указаній 7). Недурное представ-

¹) М. Штейпшнейдеръ: Die hebräischen Uebersetzungen des Mitte-alters, стр. 986.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т.-е. мусульманскаго богослова-законовъда. См. у насъ "Исторію мусульманства", II, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) См. "Ист. мус.", I, 15?—156.

<sup>4)</sup> См. статью Девика въ Journ. As. 1883, I, 385—387; у Бейля статья Jean Andrea;—Химено: Escritores del reyno de Valencia, т. I, 76; Notices et extraits, т. IX, I, 109—110.

<sup>5)</sup> Девикъ (loc. cit. 387) напрасно искалъ его по описаніямъ рукописныхъкнигохранилицъ Испаніи.

<sup>7)</sup> Тенцель: Monatliche Unterredungen, 1692, стр. 917 и слъд.—Шовенъ: Etude sur la vie et les travaux de N. Clénard, 143.

леніе объ арагонскомъ переводь Хуяна Андреса мы можемъ, впрочемъ. составать и по тамъ цататамъ, которыя наъ праволятся въ его «Confusion». Интаты эти заибчательны въ томъ отношении, что въ нихъ Коранъ рядомъ съ арагонскить переводомъ цитируется и по-арабски, но только вълатино-францувско-испанской транскринціи; по ней мы можемъ судить, съ жакимъ произношениемъ читался Коранъ въ мечетяхъ у испанскихъ арабовъ конца XV-го и начала XVI-го въка 1). 'О стиль, языкъ и другихъ

Opera chiamata Conf., J. 11, ofop. Acra bizmi rabique allidi halach, halacha alincene min hale[c]h.

Opera chiamata Conf., J. 12.

Ya syuhe almuddacir, com faandir, gua rabaque faquabir, gua ciabaque fatahir, gua rigice fahjor.

Op. chiam. Conf., z. 12. Gua doha, gua leyli yde cege, me guaddahaque rabuque gua me cale

Op. ch. Conf., x. 13, o6. Agehele lalihete ilehen guahiden

Op. chiam. Conf., a. 22, oc.

Gua nofiha fizzori fazzahica men fi cemey (такъ) gua men filardi. Zume nofiha fihi ohra faide hum quiyamum vandoron.

Op. ch. Conf. a. 23.

Gua id cale rabuque lilmeleyq [u] eti: inni alicum basaram, faydo cegueytuhu gua nafahtu fihi min rohi facahu lehu cegidin, facegede almeleyquetu quulluhum agemehin (вин. падежъ,-правильнее, чемъ въ Коране ille Iblice abe guaztecbara gua quene mine alquefirin.

Коранъ, 96:1-2. См. "Исторію мус-ва", І, 23.

Kop. 74:1-4.

См. "Ист. мус.", I, 25. Вибсто каноническаго الرجوز Хуанъ Андресъ употребляеть равносильное ему, الرجس потому что цитируетъ Коранъ, очевидно, на память, а не по книгв. Это ясно и изъ прочихъ цитатъ.

Kop. 93:1-3. 

ونفخ في الصور فصعق من في السموات و من في الارص نتم نفخ فيه اخرى فاذا هم قيام ينظرون

Kop. 15:28-31; 2:32. واذ قال رتبك للملائكة آتى خالق بشرا فاذا سوينه و نفخت فيه من وحي فقعوا له ساجدين فسجد الملائكة كلهم اجمعون الا ابليس ابى و استكبر و كان من الكافرين

Напомениъ, что по испанскому произношению г читается близко къ русскому с (наи в); в имбеть (въ извъстныхъ говорахъ) шипящій кагактерь (т. е. вроде ш; а въ Валенсін, сколько мев извістно, з звучить прямо какъ ш); се и сі-

<sup>1)</sup> Воть для образца нъсколько цитать изъ Хуана Андреса, къ которымъя параллельно прилагаю обычный арабскій тексть:

литературныхъ достоинствахъ Корана Хуанъ Андресъ высказываетъ очень лизное митніе 1).

Съ XVI въка въ Европъ вездъ распространилось книгопечатаціе, и шотому мы можемъ ужъ почти не касаться тъхъ переводовъ Корана, которые извъстны только въ рукеписи и остались неизданными <sup>2</sup>). Печатаніе однако, совершилось не безъ препятствій. Папская власть, которая— мы это выше ужъ видъли (стр. 137)—потребовала сожменія арабскаго текста Корана, изданнаго въ началь XVI въка Паганини, такъ же враждебно отнеслась и къ печатацію переводовъ. Первымъ печатнымъ переводомъ Корана оказался извъстный уже намъ старинный клюнійскій; его издаль въ Швейцаріи Теод. Бухманнъ (или, какъ онъ себя называль по тогдашней модъ, Библіандръ) въ Базель 1543 года...»

(На этомъ я могу закончить свой экскурсъ и отослать читателя, за «продолжениеть, къ тому, что напечатано на стр. 138).

Стр. 139. Строку 3-ю надо чатать такъ: «...папской проскрищии,—быть можетъ, однано, не столько за самый переводъ» и т. д.

читаются какъ сэ, си (или ђе, ђи). Буква ј для выраженія звука шипящаго заимствована, очевидно, изъ французской азбуки и обозначаетъ, слѣдовательно, скорѣе ж, чѣмъ дж; де и ді читаются, также, на французскій, а не на испанскій ладъ. Какъ по французскому, такъ и по испанскому произношенію начертаніе que и qui читается ке и ки, несомитенно, что въ qua и въ quu надо видѣть также только ка и ку (не кwа и кwу). Что арабское в передавалось у испанцевъ черезъ ди, это всѣ знаютъ даже изъ географіи (Guadalquivir الوادي الكبير)). Интересно, что произношеніе долгаго а за э, теперь иногда изоблаемое въ арабскихъ мечетяхъ (подъ турецкимъ вліяніемъ), воспроизводится Хуаномъ Андресомъ очень послѣдовательно черезъ е; только тогда, когда присутствіемъ сосѣдняго мягкаго і или і обезпечивается съуженное віроизношеніе буквы а, онърѣшается писать не е, но просто а (сіавацие أرادية), да и то не всегда (fi сетеу الرابة), да и то не всегда (fi сетеу السابة), да и то не всегда (fi сетеу السابة), да и то не всегда (fi сетеу الرابة), да и то не всегда (fi сетеу السابة), да и то не всегда (fi сетеу в издателей, а не на архамзиъ; впрочемъ туть могла дъйствовать аналогія мъстоименій и и обезпечными и юми.

<sup>1)</sup> Opera chiamata Confusion, crp. 5.

<sup>2)</sup> Случайно лишь будуть упомянуты: рукописный латинскій переводъ миссіонера-силезца Доминика Германа, околченный не позже 1665 года; интересный старинный рукописный испанскій переводъ 1609 года и очень важный въ научномъ отношеніи, но все еще неизданный нѣмецкій переводъ покойнаго Флейшера.

Стр. 140, строка 1. Посяв «папы» прибавить ссыяку: «См. «Очерки изъ ист. оріент.», стр. 218, примвч. 27» и продолжать такъ: «Одпакоироскрипців также подвергся вскорв посявдовавшій итальянскій переводьА и дрея Арривабене 1): L'Alcorano di Macometto (Венеція 1547), который впрочемь быль сділань съ Библіандровскаго еретическаго латвискаго изданія 3). Но и потомъ, даже болье ста літь спустя, когда рас-,
пространняся еще одинь новый, вполні католическій печатный переводьДю-Ріе, соборь римских цензоровь при папі Александрі VII (1655—1667)
наложиль, для католиковь, формальное запрещеніе на всякое изданіе илю
переводь Корана 3); віроятно поэтому остался навсегда неизданнымь латинскій переводь миссіопера-силезца Доминика Германа, сділанныйсъ арабскаго въ Эскуріалів около 1665 года по папскому же порученію 4).
Только въ 1698 году въ Падув, уже съ благословенія папы...» и т. д.

Стр. 140. Последняя строка текста должна читаться такъ: «Пар. 1647). Онъ переиздавался много разъ позже: 1649, 1651 <sup>5</sup>), 1672....» и т. д.

Стр. 159. Считаю нужнымъ еще разъ подчеркнуть, что этотъ параграфъ, взятый изъ Дози, является очень устарълымъ.

Часть II, глава I: Исламское въроучение и богопочитание (стр. 1—38) требуеть следующихъ поправовъ и дополнений:

Стр. 9, сноска 4, строка 1. Читать: «Мохаррамъ». Во 2-й строкъ: «ахаръ».

Стр. 19, спосва, строва снизу 4. «Даже добръйшій, вроткій и терпиный Меланхтонъ, славившійся «всею аттическою утонченностью», приняль совершенно неидущій въ его характеру гнъвный, неумъренный тонъ,

<sup>1)</sup> См. мон "Очерки изъ исторіи оріент." стр. 212, примъч. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Шнурреръ: Bibliogr. ar., стр. 425—426; Сильв. де Саси: Notices et extraits, т. IX, I, стр. 103—109; Фрейтагъ: Analecta, стр. 17—18.

<sup>3)</sup> См. объ этомъ ясное указаніе Мараччи въ предисловін къ его переводу Корана. Praefatio ad lectorem, стр. 3, по изданію 1698 года.

<sup>4)</sup> Этотъ рукописный переводъ послужиль темою для очень положной статьи Марселя Девика: Une traduction inedite du Coran—въ Journ. Asiat. 1883, I, стр. 342—406; см. Sincerus: Nachrichten von lauter alten und raren Büchern (1733), т. II, стр. 227—231; Schnurrer: Bibl. ar., стр. 427—428; V. Chauvin: Clénart, стр. 143—144.

жогда поснудся мусульманства: Mihometi secta est confusio quaedam ex blasphemiis, latrociniis et flagitiosis libidinibus conflata» (Praemonitio ad lectorem, стр. 3, въ Библіандровомъ маданім латинскаго перевода Корана, Базель, 1543).

Къ отделу: О пособіяхь для изученія мусульманскою права (II, стр. 28—38) можно сдёлать, по отпошенію въ иностранной латературь, рядъ библіографическихъ дополненій, которыми я обязань преимущественно вниманію А. Э. Вориса:

а) къ стр. 28-30:

Aristarchi-Bey: La législation ottomans, ou recueil des lois, réglements, ordonnances, traités, capitulations et autres documents officiels de de l'empire Ottoman, publiée par Demátrius Nicolvides, directeur éditeur du journal «Constaninoupolis», Константинополь, 1873 — 1891, 7 тт. или 8 чч. Излагаеть современное законоположение Турціи, — следовательно, придерживается толка ханифиговъ, но, конечно, согласованнаго от указами, которыми вводились реформы въ европейскомъ духё подъ давленіемъ державъ.

Meysonasse: Code civil musulman suivant le cadre du Code civil français (Пар. 1898). По ученію маликитовъ.

Gans: Das Erbrecht in wertgeschichtlicher Entwickelung. Черпаетъ не изъ источниковъ, но работа интересна, какъ поныска примънить схемы Гегелевой философіи.

Savvas-Pacha (въ стр. 29, въ стровань 6—7 спизу) издагаеть также современное мусульманское уголовное право въ сбория в Liszt: Die Strafgesetzgebung der Gegenwart, т. V.

Salem измагаетъ современный процессъ въ Турціи въ сборникъ Leske und Loewenfeld: Die Rechtsverfolgung im internationalen Verkehr.

Van der Berg (къ стр. 28): Les réformes législatives en Turquie (Revue de droit international, т. 28).

I. Goldziher (пъ стр. 29, стронамь 20 -21): Muhammedanisches Recht in Theorie und Wirklichkeit—въ Zeitschr. für vergleichende Rechtswissenschaft, т. 8, стр. 406 см.

- R. K. Wilson: An introduction to the study of Anglo-Muhammedan Law (Лонд. 1894).
- E. Sachau (къ стр. 29, № 3): Muhammedanisches Recht nach schaffitischer Lehre, 1897 (изъ серім Handbücher des Berliner Orientalischen Seminars). Упомянута у насъ на стр. 36.
  - I. Kohler: Das islamitische Recht—въ Zeitschr. f. vergl. Rechtswissenschaft, томы 5, 6, 7, 8, 12.
    - » Rechtsvergleichende Studien.
    - » Moderne Rechtsfragen bei islamitischen Juristen. 1885.
    - Die Commenda im islamitischen Recht. 1885.

Въ отделе русской литературы по вопросамъ мусульманскаго права могу прибавить:

- Θ. Лашковъ: Историческій очеркъ Крымско-татарскаго землевладѣнія (Симферополь 1897). Рецензія на эту кнагу—М. М. Ковалевскаго въ «Отчетъ о второмъ присужденія премін Пиператора Александра II, учрежденной Харьковскимъ Земельнымъ Банкомъ при Харьковскомъ Университетъ», 1901. Рачьше Θ. Лашковъ издалъ: Сельская община въ Крымскомъ ханствъ (Симферополь 1887, 64 стр.; рец. въ «Русской Мысли», 1887, авг., стр. 477—478).
- А. Завадовскій: Къ вопросу о духовныхъ вакуфахъ въ Крыму. Таврич. Губ. Въдомости, 1884, №№ 116—119.
- Данныя объ общинномъ владения въ Крымскомъ ханстве. Таврич. Губ. Вед., 1885, № 112—126.
- Фр. Домбровскій: Очерки хозяйственнаго быта татаръ степной полосы Крыма. Записки Общ. Сельскаго Хоз. Южн. Росс., 1850, № 7-8.
- Полемина дагестанскихъ ученыхъ по вопросу объ отчуждении собственности по назру (объту).—Сборнинъ свъдъний о навназснихъ горцахъ, вып. У (Тифл.), 1871, стр. 3—40.
- В. Кондараки: Пилигримство врымскихъ татаръ въ Менку.—Ниполаевский Въстникъ, 1866, № 78.
- Онъ же: Уруза и рамазанъ-байрамъ у крымскихъ татаръ. Никодаевскій Въстникъ 1865, № 92.
- Н. Гавбовъ: Мвсяцъ рамазанъ у касимовскихъ татаръ.—Рязанскія Губерн. Въд., 1860, №№ 48—49.

Посланіе таврическаго муфтія въ надіямъ о присягѣ. — Московскій Телеграфъ 1831; ч. 42, № 21, стр. 132—136.

Къ стр. 32—38-й порядочное количество дополненій (для библіографіи мусульменских воридических сочиненій посл'ядних трехъ стольтій) можеть быть сдівляю по второму тому К. Броккельманна: Geschichte der arabischen Litteratur, теперь законченному.

Главы II—III: Идеалы старо-арабскіе и идеалы Мохаммеда (стр. 39-87) и Арабскія племенныя отношенія и исламі (стр. 88-161) въ высшей степени ученаго и авторитетнаго востоковеда Игн. Гольдцівра заимствованы, какъ ужъ сказано, изъ перваго тома его драгопфинаго труда: Muhammedanische Studien (Гание 1884), стр. 1-34, 35-100 1). Къ очень важной рецензіи Нёльдеке въ W. Z. К. М., которую я отмътиль въ сноскъ на стр. 39-й, можеть быть съ пользою присоединена рецензія въ Zeitschr. d. Deutsch. Morg. Gesellsch., т. 36, стр. 720 сл., гат данъ обзоръ ини и тоже Гольдціэра «Iszlàm», изданной имъ на венгерскомъ языкъ и предшествовавшей, въ популярномъ видъ, его (повторяю) драгоцъннымъ, но тяжело написаннымъ Muhammedanische Studien, изъ которыхъ взяты наши двъ статьи. Кстати, что касается тяжеловъснаго стиля Гольдціэра, черевчуръ «научнаго» даже для языка нёмецкаго, то въ русскомъ переводъ этотъ стиль мною совстиъ устраненъ въ первой изъ двухъ названныхъ статей, т.-е. въ «Идеалахъ старо-арабскихъ и идеалахъ Мохаимеда»; при переводъ этой статьи, я вездъ вновь передъвовідька, разбивая длинные, подчинительные періоды Гольдцівра на цёпь самостоятельныхъ, короткихъ, сочинительныхъ предложеній, замъняя также отдъльными предложеніями сложные, насильно втиснутые вводные эпитеты и наръчія, и т. д., и т. д. Но во второй статьъ: «Арабскія племенныя отношенія и исламъ», первую половину которой перевель преимущественно Б. Э. Блумъ, я далево не вездъ имълъ прямое отношеніе (см. сноску на стр. 88-й), а переводчикь не ръшился самъ передълывать ее, боясь, что у него для этого пъть достаточнаго, твердаго

<sup>1)</sup> Какъ относится наука къ трудамъ Гольдціэра, см. у меня въ "Исторік арабовъ", стр. XI сл. (М. 1903).

знанія предмета 1), и потому на ней (т.-е. на первой половинъ) сильно и невыгодно отравнися тажелый, мъстами очень запутанный стиль автора; промъ того и вообще долженъ напоменть (срв. ту же сноску, и еще сноску на стр. 122), что стр. 88-122 печатались не только безъ моего редактированія, по даже безъ моей корректуры, и и за нихъ, сатьдовательно, не могу въ какомъ бы то ни было отпошении принять на себя ни «эвентуальных» похваль, ни отвётственности. Далве, стр. 122—128, переведенныя тоже Б. Э. Блумомъ, ужъ подверглись моей редакців и, въ цъляхь облегченія для читателей, нъкоторой стилистической передвикв (см. ссылку на стр. 122), но передвикв подверглись не сплошной. Только нереводъ стр. 129-161, т.-е. ужъ второй половины статьи Гольдціэра, я могъ бы считать почти исключительно своимъ (срв. сноску на стр. 129), однако-не въ такой степени, какъ переводъ предыдущей статын Гольдціэра, и потому безусловно полной отвътственности за него я не беру на себя; замъчу только, что уничтоженіе длинныхъ періодовъ, свойственныхъ языку многоуважаемаго И. Гольдціэра, производилось мною въ этой второй половинъ довольно усердно. Я быль бы очень благодаренъ тъмъ изъ читателей, которые, замътивши въ переведенныхъ изъ Гольдцівра статьяхъ какія-нибудь міста ноудобопонятныя или, просто, не совствъ складныя, сообщили вит объ этомъ письменно 2), чтобы въ следующемъ ان شا الله изданія «Исторія мусульманства» такія иъста могли быть исправлены, на вящшую пользу читателямъ 3).

Ссылки Гольдціэра удержаны цёликомъ, съ посильной лишь замівною той восполненной латиницы, которую употребляеть Гольдціэръ для точнаго транскрибированія арабскихъ текстовъ, посредствомъ азбуки русской (въ петить совсёмъ невосполненной), согласно съ средствами типографіи. — Раскрывать всё многочисленныя сокращенія, которыхъ придер-

<sup>1)</sup> Тогда Б. Э. Блумъ быль еще студентомъ Спеціальныхъ Классовъ Лазаревскаго Института. Теперь онъ — секретарь россійскаго консульства въ Астрабадъ (въ Персіи).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Адресовать письма прошу въ Москву, Лазаревскій Институтъ Восточныхъ языковъ, миъ.

э) Для болье легкаго чтенія статьи Гольдціэра мною помівщень, въ отділів оглавленія въ "Исторія мусульманства", цізлый конспекть изъ нея, позволяющій читателю легко усвоить всю суть статьи.

живается Гольдціэръ при цитированіи заглавій и именъ арабскихъ авторовъ, равно какъ европейскихъ востоковъдныхъ изданій, я считалъ излишней тратой мъста и времени, потому-что читатель-неспеціалисто ограничится чтеніемъ только самыхъ статей и не будетъ справляться съ ссылками на источники, а читателю-спеціалисту (напримъръ, студентувосточнику или мусульманину) всъ сокращенія Гольдціэра довольно легко дълаются понятными изъ контекста, изъ общей связи изложенія; только очень немногія изъ его сокращенныхъ обозначеній я передаваль полнъ (напримъръ, лаконическое «В» я вездъ передѣлываль на «Бохарій»).

Стр. 40, стр. 15-я. Читай الاستسقا

Стр. 41, сноска 1. Добавить:  $\leftarrow$ етр. 87—88 второго выпуска монхъ Лекцій по исторіи семитскихъ языковъ (М. 1904).

Стр. 97, ссылка 1-я: Вийсто «аш-шайыр» надо читать «ас-сайыр» (я лично не просматриваль корректуры этихъ страницъ).

Стр. 128. ссылка 1. Надо читать: «Хургронье (Snouck Hurgronje): De Islam».

٧.

Остается мыт сказать еще нъсколько словь о принятой мною русской транскрипціи арабскихъ словъ и именъ. Въ виду того, что средства типографіи по отношенію въ буквамъ съ подстрочными и надстрочными знаками были довольно ограничены, особенно при печатанів первой части нашей книги, - мит пришлось довольствоваться въ большинствт случаевъ транскрипціею лишь приблизительною; къ тому же при историческомъ, не филологическомъ изложенін не было настоятельной необходимости всюду гоняться за черезчуръ точнымъ воспроизведеніемъ всёхъ арабскихъ звуковъ. Поэтому, напримъръ, русская буква Г передаетъ собою не только арабскій ¿ (ү), но изръдка и арабское ◊ (h), которое, впрочемъ, обывновенно воспроизводится у меня посредствомъ буквы Х; такъ, положимъ, обозначеніе «1240 г. Г.» читатель долженъ читать: «1240-ый годъ хижры», т.-е. мусульманской эры; въдь если бы я въ этомъ сокращении употребнаъ букву X и писаль бы «1240 г. X.», то читатель склонень быль бы думать, что показана эра Христіанская. Впрочемъ буквою Г для передачи 🕹 (h) я пользовался, повторяю, лишь изрёдка: почти вездё звукь h (кромё, понятно, цитатъ) воспроизведенъ мною черезъ Х. Это же русское Х, по необходимости, служить также къ обычному обозначению арабскихъ буквъ (ним звуковъ) - и г, тотя тамъ, гдв это нужно и можно было, звукъ г передавался у меня и особою буквою (h, h, даже х, -- смотря по тому, что въ каждый данный моментъ было для типографіи удобиве). Буква д трансприбируется много чаще всего черезъ «дж»; иногда же несмотря па то, что я самъ не такъ еще давно, когда въ арабской журналистикъ возгоръдась пря о стариннъйшемъ произношеній буквы ह, общирно доказываль большую старинность проязношенія «дж» надь «ж» 1), все же невольно подчинялся и обычному произношению арабовъ Сирія и Палестины, съ которымъ я сродинися въ живомъ разговоръ, и оттого у меня частенько попадается для д транскрипція «ж»; а Б. Э. Блумъ, какъ мой усердный ученикъ, кромъ того изучившій живую арабскую різчь тоже среди населенія Сиріи, передаваль букву д. въ своей части перевода изъ Гольдцігра, почти исключительно черезъ русское «ж» и лишь въ видъ исилюченія черезъ «дж». Тщательніе всего, разумістся, соблюдена мною точность и систематичность русской транскрипціи при передачь русскими буквами цитать на арабскомъ языкъ. Что же касается отдъльныхъ техническихъ терминовъ и собственныхъ именъ, то, когда такое слово попадается первый разъ, оно обыкновенно дается иною въ болве тщательной транскрипціи, съ надстрочными и подстрочными внаками, съ обозначеніемъ хамзъ, айновъ, долготъ гласныхъ и т. п. (а если въ словъ всв слоги краткіе, то я обозначаю, сверхъ того, и удареніе); для большей вразумительности я рядомъ привожу и подлинное арабское начертаніе, арабскими буквами. Однако при дальнъйшемъ изложения я, чтобы не затруднять типографію и, быть можеть, даже читателя, опускаю въ данномъ словъ или имени тъ надстрочные и подстрочные знаки, которые несвойственны русскому правописанію, и привожу слово въ болье простомъ, менъе затъйливомъ видъ; срв. такой же пріемъ у великаго Т. Нёльдеке въ его, напримъръ, «Das iranische Nationalepos» 2). Все-таки, при частовъ

ا) См. мою статью въ бейрутскомъ журналѣ المشرق, 1898, № 11, стр. ध्ХУ и сл.: لفط الجيم العربية: احلقية هي أم شجريّة

<sup>2)</sup> Grundriss der iranischen Philologie (Страсбургъ 1896), стр. 130, вступи тельное приивчаніе.

повторенів давнаго слова, у меня взрідка всплываєть опять точная вля боліве точная его транскрипція, чтобы читатель не забываль, какъ онь должень быль бы произносить это слово по-правильному; въ такомъ пріемі я подражаль Г. Флюгелю 1). Свои воззрінія на неоднородность русской транскрипція в на простительность такой неоднородностя я мо тивироваль въ другомъ мість 2). Что вногда я ділаль также уступку укоренившемуся у русскихъ произношенію и нисаль, напримірь, «Мохамиедъ» вийсто правильнаго «Мохамиадъ», — въ этомъ, кажется, я могу и не оправдываться; во всякомъ случай неліпой формі «Магометъ» (что читають «Мадометь») я ділать уступку не считаль возможнымъ.

Питаю надежду, что об следующее издание «Исторія мусульманства» будеть исполнено безь снешки и съ такою тщательностью, при которой ужь излишними будуть всякія предисловія и оговорим. А пока что, въ напутствіе этому второму, все еще предварительному изданію, напомню для своего оправданія слова малорусской приповедки: «Хоч і щербатий ківш, а без нього ще гірш».

А. Крымскій.

Москва, 23 января 1904 года.

т) См. мое предисловіе къ моей обработків: "Семитскіе языки и народы", М. 1903 (- "Труды по востоков'ядівнію", выц. V), стр. X.



<sup>&#</sup>x27;) См., напримъръ, предисловіе къ ero Geschichte der Araber bis auf den Sturz des Chalifats (Лейпц. 1864), стр. VII.

# ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.

Въ виду того, что ниже предлагаемая статья Р. Дози является теперь въ нѣкоторыхъ пунктахъ устарѣвшей (особенно на стр. 4—6), совѣтую читателю сперва познакомиться со статьей И. Гольдціэра: "Идеалы старо арабскіе и идеалы Мохаммеда", которая помѣщена мною во П части "Исторіи мусульманства", или, по крайней мѣрѣ, съ тѣмъ, что сказано у Гольдціэра на стр. 40—44 и 80—82. Срв. также предисл., стр. XV, добавленіе къ стр. 3-й.

А. Крымскій.

### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

# Первоначальная религія Аравіи.

Аллахъ Та'аля и джинны.—Мекка и Ка'ба; Черный камень.—Отсутствіе или недостаточность почтенія къ языческимъ богамъ.—Христіанство и іудейство. — Религіозное безразличіе арабовъ. — Ханифы.

Въ первой половинъ 7-го стольтія, какъ дъла имперіи Византійской. такъ и дъла царства Персидскаго шли своимъ обычнымъ чередомъ. Оба государства по прежнему спорили постоянно другъ съ другомъ за господство надъ западной частью Азін; по прежнему, на первый взглядъ, они были въ цвътущемъ состояніи: подати, стекавшіяся въ казну византійскаго и сасанидского госудоря достигали очень значительныхъ сумиъ, а великоатыне и роскошь столиць вошли въ пословицу. Но этоть блескъ быль не болъе, какъ, вившнимъ, потому-что силы объихъ державъ подтачивалъ скрытый недугь; онъ гнулись подъ бременемъ подавляющаго деспотизма. Исторія династій одного я другого государства представляла собою безпрерывную цепь гнусныхъ злоденній, а исторія государственная — целый рядъ преслъдованій, рождавшихся на почвъ разногласій изъ-за вопросовъ въры. И вогъ, въ это время, вдругь изъ мало извъстныхъ пустынь вышель какой-то новый народъ и появился на міровой сценъ; прежде онъ быль разбить на безчисленныя кочевыя племена, которыя большую часть времени воевали между собою, а теперь онъ впервые объединился. Этотъ вольнолюбавый народъ, отлачавшійся простотою въ одеждё и пищё, народъ благородный в гостепрівмный, умный и веселый, но въ то же время гордый, вспыльчивый, а разъ его страсти разбужены, то истительный, непримиримый и жестовій, -- въ одно мгновеніе ниспровергь въковую, котя,

правда, в встощенную Персидскую имперію, вырваль у преемниковъ Константина ихъ самыя лучшія провинців, растопталь одно германское государство, недавно основанное, и сталь угрожать остальной Европів, а въ это времи на другомъ конців міра побівдоносное его войско прошло вплоть до Гималаевъ. Но это не быль обыкновенный народъ-завоеватель, какъ многіе другіе народы: въ своемъ движеній, онъ проповідываль еще и новую віру. Віра эта возвіщалась, какъ чистый монотензив, противуположный дуализму персовъ и извращенному христіанству. И ее восприняли милліоны людей; и еще до нашихъ дней она составляеть религію десятой части человічества 1).

Мы намърены набросать въ популярной формъ исторію этого въроученія. Какъ оно возникло и посредствомъ какихъ стадій развитія оно вышло изъ предыдущей религія? Таковъ первый вопросъ, который предстояло бы разръшить. Но съ перваго-же шага, быть можеть, наиболье важнаго, я чувствую себя въ особомъ затрудненіи, и мнъ приходится считаться сътъмъ, чего я далеко не могь предвидъть, предпринимая этотъ трудъ. Воть въ чемъ дъло. Новъйшія работы относительно древней религіи арабовъ и происхожденія ислама меня совсьмъ не удовлетворяли (принужденъ это

<sup>1)</sup> Такъ было тогда, когда писалъ Дози, т.-е. въ 1863 г.: тогда мусульнанъ не считалось и ста милліоновъ, а въ настоящее время мусульмане составляють не менте, чтыть 7-ую часть народонаселенія земного шара. Исламъ распространяется, особенно въ Африкъ да и въ Китаъ, съ неслыханною быстротою; такъ статистика 1871 г. (см. напр. Handbuch Кольба) показывала цифру мусульманъ всего въ 84 миллона, а теперь по самому скромному счету европейской статистики ихъ должно быть 197 милліоновъ: на самомъ же деле ихъ гораздо больще, хотя цифра въ 300 милл., которой придерживаются сами мусульмане, тоже, конечно. преувеличена. Срв. м о е "Мусульманство и его будущность" (М. 1899, стр. 105-108). Извістный знатокъ исламскаго востока Мартинъ Гартианнъ (въ І--ІІІ вып. своего Der islamische Orient, Берл. 1899 — 1900) опредъляеть число мусульманъ въ 280 милліоновъ, изъ которыхъ 1641/2 милл. приходится на Азію, въ томъ числъ на одинъ Китай — болъе 30 милл., die unter günstigen Verhältnissen leicht aufs Doppelte steigen können (II, стр. 60), а на Индію 50 милліоновъ (А. III ателье: Исламъ въ XIX въкъ, переводъ А. Калмыковой, отт. изъ "Окраины". Ташк. 1900, стр. 27). Этому подсчету поверить можно скорее, чемъ общенринятой статистикъ, которая показываетъ при 197 миля. мусульманъ 504 миля. христіанъ (въ томъ числъ православныхъ 117 милл., католик. 231 милл., протест. 153 милл.). евреевъ 8 милл. и язычниковъ 783 милл. (изъ нихъ 378 милл. буддистовъ и брахмановъ). — A. Kp.



высказать, хотя охотно отдаю честь усердію, учености и пронинательности ихъ авторовъ), потому-что вопросъ, въ сущности, немногимъ сталъ ясиве прежняго. Я счель себя обязаннымъ взяться за новое изольдованіе; но. мабравъ нную точку отправленія и слідуя не по тому пути, какой обыкновенно избирали до сихъ поръ, я пришелъ къ выводу, который и для меня самого оказался неожиданнымъ. Онъ, однако, не поддается изложению на ньскольких страницахь; настолько тесно онь свизань съ большимъ числомъ другихъ выводовъ, конечно, еще болъе важныхъ. Мои заключенія, діаметрально противоположныя общепринятымь мизніямь, покажутся пожалуй — странными; а такъ - какъ въ наукъ никто не сиъетъ требовать для себя въры на слово, то для сообщенія монхъ выволовъ слудовало-бы прибъгнуть въ аргументаціи, обстоятельной, ученой, съ ссылками на восточныхъ языкахъ; и тъ читатели, для которыхъ предназначается эта книга, навърное не справились бы съ ними. Я долженъ, значить, оставить до другого раза подробное изложение моей точки зрвния 1). Но въ такомъ случав, что же сдълать теперь, въ предлагаемой главъ? Немного смягчить общепринятыя митнія и исправить ихъ согласно съ собственнымъ представ-

<sup>&#</sup>x27;) Cm. Dr. R. Dozy, Die Israeliten zu Mekka von Davids Zeit bis in's fünfte Jahrhundert unserer Zeitrechnung. Leid. (изд. J. Brill) 1864.—Въ этомъ сочинения Дози хочеть доказать, что со времень Давида и, затемъ, после разрушенія Іерусадима Навуходоносоромъ въ Аравію переседились евреи, остатками которыхъ въ эпоху Мохаммеда оказались т. н. "ханифы". Названіе для своей въры, которое они ей дають, دين اجراهيم, надо въ такомъ случать толковать не какъ "въра Авраама", во какъ "въра евреевъ". Эта "въра евреевъ" имъла огромное вліяніе на доисламскихъ арабовъ. Языческія преданія и обряды, связанные съ Меккой, являются, по мнъню Дози, вовсе не арабско-языческими, а старо-еврейскими. Смълые выводы Дози не были однако, въ большей части, приняты наукой. Иногда ихъ констатирують просто, не высказываясь ни за, ни противъ (срв. Тиле: Manuel de l'histoire des religions, trad. par Maur. Vernes, II. 1885, crp. 133 - 134), no чаще отвергають. Такъ и большой почитатель Дози-Авг. Мюллеръ въ своемъ сводъ "Исторія ислама" (русск. пер. СПБ. 1895, т. І) считаеть невозможнымъ думать, чтобы древивишими насельниками Хиджаза были именно јудеи, хотя старинныхъ переселеній съ границъ Сиріи, разумбется, не думаетъ отвергать (стр. 30 нъм., стр. 32 русск.). Самого-то вліянія евреевъ на арабскую религію, хотя бы и довольно поздняго, Мюллеръ не отрицаеть и, напр., къ такому вліянію евреевъ относить онь появившееся у доисламских врабовь воззрание на старо-семитскаго бога Иляха الله تعالى какъ на всестца боговъ, т.-е. какъ на бога почти ужъ монотенстическаго. -A. Kp.

деніемъ? Это невозможно, потому-что двухъ разнородныхъ системъ нельзя согласовать, да вдобавокъ, къ чему послужить обладаніе истиною неполной? Поразмысливъ, я вижу только одинъ всходъ—придерживаться, покамъсть, общепринятаго митнія и ограничиться сообщеніемъ тъхъ результатовъ, какіе достигнуты другими и въ особенности Шпренгеромъ 1), новъйшимъ и политими и изъ біографовъ. Но витстъ съ этимъ я долженъ прямо заявить, что если за очеркъ религіознаго состоянія Аравіи уже въ 6-мъ въкъ я брать на себя отвътственность могу, то за остальное въ этой главъ не могу, оттого-то по причинамъ, легко понятнымъ, я ограничусь изложеніемъ періода, предшествующаго VI въку, насколько возможно кратко.

Сдёлавъ такую оговорку, сообщу, какъ обыкновенно представляють себё первоначальную релягію Аравіи.

Арабы признавали высшее существо, подъ именемъ «Аллаћ-та'аля» сътъ т.-е. Всевышній Богь. Аллахъ есть существо личное, какъ и мы; онъ находится вит сферы созданныхъ тварей, которыя ему болье или менте подвластны. Въ Аллахт арабы видъли творца неба и земли, существо возвышенное и мудрое по преимуществу, втрили, что онъ ниспосылаетъ дождь и управляетъ міромъ. Но священниковъ у него не было, и храмовъ ему не воздвигали 2). Кромт Аллаха почитали джинновъ, или геніевъ 3). Горы и пустыни, гдт иногда приходится блуждать по цтлымъ недтлямъ, полны существъ этого рода. Голодъ, жажда, чистый, свтлый и свтжій воздухъ пустыни настолько возбуждають дтятельность ума, испаренія и преломленіе свта въ атмосферт тамъ настолько странны, что человтку кажется, будто онъ слышить крикъ джинновъ и видить ихъ самихъ въ разнообразитйшихъ, причудливыхъ и удивительныхъ очертаніяхъ. Они составляють породу, подобную нашей, плодятся и размножаются такъ же, какъ

<sup>8)</sup> Не всё низшія божества—джинны, т.-е. демоны. Солице, трояца лунныхъ богинь (въ ихъ числе 'Озза и Аллатъ), звезды — это не джинны. —  $A \cdot Ep$ .



<sup>&#</sup>x27;) Имъется въ виду его Das Leben und die Lehre des Mohammad, особенно І-й томъ (Берлинъ 1861 — 1865, 3 тт.; 2-е изд. 1869). Съ тъхъ поръ свъдънія о доислам. религіи арабовъ обогатились трудами Велльгаузена, Креля, Гольдціэра, фанъ-Флотена и т. д.—А. Kp.

 $<sup>^{9})</sup>$  Однако его именемъ клялись и злыхъ людей называли عدق "врагъ Аллаха".—A.  $\mathit{Kp}$ .

и мы; но тело у нихъ не такое, какъ у человека; оно состоить изъ огня и воздуха и можеть быть видимо простымъ глазомъ только въ исключительныхъ случаяхъ. Джинны могуть причинить много добра и много зда, поэтому ихъ надо умилостивлять, почитать, обожать в служить виъ. Дъло упрощается тъмъ, что каждый джиннъ вибетъ опредъленное жительство. Они живуть въ камияхъ, деревьяхъ или идолахъ 1). У каждаго племени, а иногда у нъсколькихъ племенъ вмъстъ былъ свой собственный вдоль, передъ которымъ извъстная, особая семья выполняла обязанности жрецовъ. Въ большинствъ случаевъ эти предметы могли издавать кое-какіе звуки (само собою разумъется, жрецы хорошо знали свое дъло) — звуки, которые ихъ отличали отъ другихъ существъ того-же рода м, въ то же время, были средствомъ прорицаній. Каждое племя крѣпко держалось своего идола, потому-что онъ для него составляль, такъ сказать, своего рода собственность, и жрецы, неръдно въ ущербъ Аллаху-Тааля, охраняли интересы своего бога, или върнъе, свои собственные. Это можно заключить изъ одного наивнаго обычая, который въ Коранъ и его комментаріяхъ отмічень какъ общій, а у одного стариннаго составителя житія Пророка приписанъ одному племени Хауланъ, занимавшему въ Йеме́нъ область того-же вменя. Этоть обычай состояль въ томъ, что жертвы, приносимыя богамъ и состоявшія изъ зернового хитов и молодыхъ верблюдовъ, дълнансь на двъ части. Одна изъ нихъ, предназначенная для Аллаха, должна была достаться бъднякамъ и чужимъ путникамъ, прибывавшимъ къ данному племени; другая часть жертвъ принадлежала идолу и являлась столько же жертвой, сколько и пропитаніемъ для жрецовъ. Но если по раздёлу Аллахъ получалъ случайно часть лучше той, какая доставалась ндолу, то ее отъ Аллаха отбирали и отдавали идолу, а Аллахъ взамънъ получалъ худшую.

Что касается отношеній, существовавшихъ между назшими божествами  $^2$ ) и Аллахомъ, то ихъ считали дочерьми Аллаха ( $^{4}$   $^{4}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$  впрочемъ, были вполнъ ему подчинены; онъ владычествовали, но

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Не простыми демонами - джиннами, а такими божествами, какъ, напр., лунная троица. — A.  $\mathit{Kp}$ .



 $<sup>^{\</sup>circ}$ ) Такое върованіе анимистической религіи называется фетишизмомъ.— $A.\ Kp.$ 

такъ, какъ владычествуетъ правитель ввъренной ему области, и являлись посредниками между людьми и Аллахомъ.

Центромъ богопочитанія въ Средней Аравія была Мекка. Этотъ городъ быль построенъ корейшитами بنو قرينن въ серединъ V-го въка христіанской эры въ песчаной долянъ, настолько узкой, что наиболье широкое ея мъсто не превосходить семисоть шаговъ (наиболье узкая ея часть равняется только ста шагамъ); она окружена совстиъ гольми горами, высотою отъ двухъ до пяти сотъ футовъ. Но гораздо древнъе самой Мекки было ея святилище, гордость города—всти чтимый храмъ Ка'ба 1), хотя, правда, оно много разъ возобновлялось или перестранвалось. Оно представляло собою четыре стъпы, составленныя изъ нетесанныхъ камней, которые были положены одинъ на другой безъ извести, но покрыты сукномъ или полотномъ; стъны эти — вышиною съ человъка, а ограда, образуемая вии, составляеть площадь въ двъсти футовъ.

Главитинить идоломъ съ половины III-го вта быль Хобаль Де: агатовый иступань, привезенный изъ чужихь праевъ одиниь изъ старейшинъ. Онъ былъ богомъ племени Корейшъ, но сама-то Ка'ба не составляла собственности корейшитской, она вибла характеръ всеобщій и оказывадась пантеономъ огромнаго числа племенъ, связанныхъ общеми полетическими интересами. Каждое изъ этихъ племенъ поставило въ храмъ своего бога, такъ что всего въ немъ находилось до трехъ сотъ шестидесяти идоловъ; терпимость оказывалась настолько большою, что на столбахъ стояли также изображенія Авраама, ангеловъ и Пречистой Дівы съ младенцемъ Імсусомъ. Но главной святыней быль такъ называемый «Черный камень»— וلاسبود; прежде-то, по увъреніямъ мусульманъ, онъ быль бълымъ, а потомъ, всявиствіе неоднократных пожаровь, почернізь. Впосявиствін онъ нграяв важную роль въ исторіи ислама, и мусульмане до нашихъ дней считаютъ его святымъ. То, что разсказывають о Черномъ камив мусульманскіе богословы, будеть изложено въ одной изъ последующихъ главъ. А путешественники европейскіе, которымъ удалось его видёть, говорять, что это - кусовъ базальта, прасновато-коричневаго, почти чернаго цвъта, вул-

ال У обозначаеть "наперстокъ", такъ какъ издали храмъ представляется въ видъ правильнаго куба.



каническаго происхожденія; онъ устянъ маленькими острононечными присталлами и небольшими кусочками краснаго полевого шпата, которые тамъ и сямъ видитются на темномъ фонъ. Онъ подвергался разнымъ случайностямъ, и нъсколько разъ его разбивали, такъ что въ настоящее время онъ состоитъ изъ дюжины кусковъ, собранныхъ виъстъ. Многіе принамають его за аэролитъ.

Изъ уваженія къ Ка'бъ, на область Мекки, простиравшуюся на нъсколько миль, смотръли какъ на священную и неприкосновенную. Никто, находясь на этой земль, не могь подвергнуться нападенію, ни одно животное тамъ не умерщвлялось, и ежегодно къ последнему мъсяцу туда стекались, изъ разныхъ (мъстностей, огромныя толпы для совершенія священныхъ обрядовъ.

Въ УІ-мъ въкъ, однако, богопочитаніе потеряло свой первоначальный сиысль. У людей суевърныхь оно выродилось въ грубый фетипизиъ. «Когда мы находили прасивый намень», разсказываеть одинъ современникъ Моханиеда 1), «мы ему и поклонялись; если же такого камня не находили, то наваливали кучу песку, ставили надъ нею верблюдицу съ обильнымъ выменемъ, выданвали надъ этимъ пескомъ и поклонялись ему все время, пока стоями въ этой мъстности». За то большая часть народа достигла уже слишкомъ высокой степени цивиливацін, чтобы върить въ боговъ изъ камня или дерева. Съ внъшней стороны боги еще оставались предметомъ поклоненія; по прежнему совершались паломничества къ ихъ святилищамъ, по прежнему совершались вокругъ святилищъ торжественныя процессін, въ храмахъ происходили жертвоприношенія, каменныхъ или деревянныхъ боговъ смазывали кровью жертвъ; въ затруднительныхъ обстоятельствахь или съ цёлью узнать судьбу арабы обращались въ оракулу. Но въры не было. Гадателей избивали, если предсказанія ихъ не сбывались или если они осмъливались распрыть совершенное элодъяніе. Бывали случан, что въ тяжелую минуту человъкъ давалъ объть передъ тъмъ или другимъ богомъ принести въ жертву овцу; а когда опасность

<sup>1)</sup> Абу-Раджа аль-Отариди (ابو رجاً العطاردى; объ этой личности говорится у Ибн-Котейбы на стр. 219 Вюстенфельдовскаго изданія, Гётт. 1850)—см. Моснадъ Дарими, манускр. 364, листь 2-й на обороть.



миновала — онъ вибсто овцы, вибвшей извъстную цънность, закалываль серну, которую стоило только пойнать: «каменный чурбань, - думалось, не станеть черезчуръ вглядываться». Уважение въ прорицалищу существовало только до техъ поръ, пока предсказанія давались желательныя. Какъ-то одинъ арабъ 1), желая отоистить за сперть отца, зашель въ храмъ Халасы 2) посовътоваться съ оракуломъ. Гананіе производилось посредствомъ выниманія трехъ стрълъ, изъ которыхъ одна повелъвала, другая запрещала, третья приказывала полождать. Вынувъ ту, которая давала запрещеніе, онъ повториль гаданіе. Три раза получился тоть же результать. Тогда онь сломаль стрілы, швырнуль ими въ истукана и восиликнуль: «Презрънный! 3) если-бъ твоею отца убили, ты не запрещаль бы мнв за него отомстить». При малейшемъ случав на боговъ сердились; имъ, не обинуясь, высказывали всю правду; мих оскорблями. Такъ однажды бедуннъ изъ племени Бени-Мильканъ привель къ Са'ду, своему племенному идолу (это быль большой обломокъ скалы въ пустынъ) нъсколько верблюдовъ, которыхъ онъ желалъ принести ему въ даръ, чтобы за то снискать себъ его расположение. Но когда онъ сталъ совершать обряды в, по обычаю, полявать бога кровью, верблюды испугались и убъжали; ихъ хозяннъ пришель отъ этого въ такую ярость, что подняль камень и бросиль его въ идола, крикнувши: «Ахъ, чтобъ тебя Аллахъ не благословиль! Ты испугалъ моихъ верблюдовъ». Пустившись ихъ отыскивать и опять ихъ собравши, онъ произнесъ следующую стихотворную импровизацію:

— «Мы пришли въ Са'ду, чтобы онъ уладилъ наши дёла; а онъ, наоборотъ, только ихъ разстроилъ; поэтому намъ нечего дёлать съ Са'домъ».

«Да и что другое Са'дъ, какъ не обломокъ скалы въ пустынъ, не побуждающій ни къ чему дурному, ни къ хорошему?»

Бени - Ханифа такъ ужъ мало проявили уваженія къ своему ндолу, что събли его. Въ ихъ оправданіе надо сказать, что богь у нихъ былъ

<sup>3)</sup> Въ арабскомъ оригиналь еще неуважительные: مصصت بظر أمّک sugas clitoridem matris tuae!.—А. Кр.



 $<sup>^{1}</sup>$ ) Это былъ извъстный поэть первой половины VI в.— امرؤ القيس Имрооль-Кайсъ. См. "Кит $^{2}$ 6-аль-а $^{2}$ 4 $^{2}$ 4 $^{3}$ 6 Булакское изд., т. VIII, стр. 70.— $^{2}$ 6.  $^{2}$ 7 $^{2}$ 8.

<sup>2)</sup> Произношеніе Холоса или Халса также основывается на хорошихъ данныхъ. Р. Дози.—Болье полное имя этого божества—غوالم Зуль-Халаса.—А.Кр.

сдъланъ изъ какого - то финиковаго тъста, молока и масла, и что въ ихъ странъ свиръпствовалъ тогда большой голодъ.

Итакъ, въ боговъ уже не върни серьезно 1). Надъ ними, правда, признавали еще Аллаха-тааля, но Аллахъ не былъ въ тъсныхъ отношенияхъ съ арабами. О немъ знали немногое; жрецовъ въдъ у него не было, а потому никто и не озаботился о томъ, чтобы онъ открылъ арабамъ свою волю и разръшилъ вопросъ о судьбахъ человъческихъ. Оттого по этому предмету существовали очень разныя мития. Иные въровали въ другую жизнь послъ этой жизни, въ воскресение не только людей, но и животныхъ. Послъднее видно изъ того, что арабы приказывали хоронить возлъ себя верблюда или оставляли его умереть съ голоду на могилъ, чтобы въ день воскресения покойникъ не былъ принужденъ идти пъшкомъ. Но преобладающее большинство находило такое върование смъщнымъ и вездъ извъстны были слова поэта:

«Прожить, умереть и затъмъ опять ожить.... Что за невъроятныя росказни, матушка!»

И въ этомъ ничего удивительнаго нѣтъ, потому-что идея о воскресенім, дорогая для расы индо-европейской, совершенно чужда семитамъ. Евреи усвоили ее отъ персовъ только въ концѣ вавилонскаго плѣна, и даже въ началѣ нашей эры она еще не допускалась многочисленной сектой старовѣровъ (саддукеевъ). Такъ и Моха́ммедъ никогда не встрѣчалъ болѣе горячаго сопротивленія, какъ съ тѣхъ поръ, когда онъ сталъ проповѣдывать этотъ догматъ. И даже до нашихъ дней бедуины слишкомъ къ нему равнодушны.

Въ виду того, что религія арабовъ держалась на такихъ непрочныхъ основаніяхъ, можно было бы—пожалуй—предположить, что легко было бы склонить ихъ къ принятію иной вёры, напримёръ, христіанской или монсеевой 2). До извёстной степени оно въ дёйствительности такъ и было. Христіанство, проникавшее въ Аравію, такъ сказать, двумя токами: съ

<sup>2)</sup> и парсійской (черезъ Хиру и Пеменъ).—А. Кр. 1



 $<sup>^{1}</sup>$ ) О различіи, въ этомъ отношеніи, арабовъ южныхъ отъ сѣверныхъ см. ниже — первую статью Гольдціэра. — A. Kp.

вога (изъ Абиссиніи) и съ съвера (изъ Сиріи), находило себъ въ Аравіи нъкоторый пріемъ. Въ Йеменъ городъ Наджрань быль уже давно кристіансиниъ: Синайскій полуостровъ, обратившійся почти весь, быль просто усвянъ монастырями и церквами; арабы Сиріи тоже испов'єдывали христіанство. Но почти вездъ это была скоръе вившность, чъмъ дъйствительность; внутренняя Аравія, мъстожительство самаго ядра народа, вля очень мало подверглась, или совствить не подверглась вліннію христіанства. Вообще, тогдашнее христіанство съ его чудесами, съ его ученіемъ о Тромпъ н распятіи Божества мало было привлекательнымъ для разсудочнаго и насмъшдиваго араба. Это должны была испытать епископы, пожелавшіе около 513 г. обратить въ христіанство Монзира III-го المنفر, царя Хирскаго 1). Царь слушаль нять со вниманіемъ; накъ вдругь подошель къ нему одинъ изъ его приближенныхъ и шепнулъ итсколько словъ на ухо; эти слова, повидимому, внезапно повергли царя въ глубокое горе. Священники почтительно освъдомились, въ чемъ дёло, и Монзиръ отвътиль: -- «Ахъ, какое печальное извъстіе! инъ сейчасъ сообщили, что умеръ архангелъ Михаилъ». — «Не можеть этого быть, государь! тебя обманывають: ангелы безсмертны».-«Право? А вы хотите меня увърить, будто самъ Богъ умеръ!» 2).

Еврейская въра была для арабовъ привлекательное. Послъ неудачнаго возстанія противъ императора Адріана значительное количество іудеевъ нашло себъ пріють въ Аравіи, и ихъ въру приняли нъкоторыя племена этой страны; пожалуй, они одни только между арабами и были искренно привязаны къ въръ. Нъкоторое время Моисеева въра была даже государственной религіей Йемена в), но при всемъ томъ она не могла надолго удовлетворить

<sup>&#</sup>x27;) Объ этомъ варварскомъ, но замъчательномъ царвассальнаго персамъ арабскаго царства Хирскаго на Эфратсм. мои Лекціи по исторіи Персіи, стр. 75—77 и приложеніе къ стр. 92.—A. Kp.

 $<sup>^2</sup>$ ) Случай этотъ сообщенъ у  $\Theta$ еофана; его, цитируя стр. 136, приводитъ Lebeau въ Histoire du Bas-Empire (т. VII, стр. 419), а за нимъ — Коссенъ-де-Персеваль въ Essai sur l'histoire des Arabes, II, 78. Впрочемъ, по преданію (довольно, правда, невъроятному), неукротимый, яростный язычникъ Монзиръ III-й передъ смертью (554) принялъ христіанство, послушавшись настояній своей жены Хинды, ревностной христіанки (дочери киндійскаго царя Ха́риса, тетки поэта Имроолькайса).—A. Kp.

<sup>3)</sup> Въ четверти VI в.—Царь Хымъярскій ذونواس Зу-Новасъ воздвигъ тогда въ 524 г. жестокое гоненіе на Наджранскихъ христіанъ. См. мо и Лекціп по исторін Персін, стр. 92.—А. Кр.

арабовъ. Іудейство предназначено въдь для избраннаго народа, а для пълаго человъчества оно, какъ релягія, не подходить; состоя со времени разрушенія Іерусалима преимущественно изъ жалобъ и мистическихъ надеждъ, она не можетъ нравиться бодрому, жаждущему идти впередъ народу.

Было - бы неточностью говорить, что въ общей массъ арабовъ чувствовалась потребность перемънить въру. Арабъ, этоть свободный бедуинъ, какъ намъ еще не разъ [придется вамъчать, не религіозенъ по природъ; потому никогда никому и не удавалось сдълать его такимъ. Арабъ — это человъкъ практическій, положительный, реалисть даже въ своей поэзій; и такъ-какъ у него почти нътъ воображенія, то онъ мало воспріничивъ къ религіознымъ таниственнымъ вопросамъ, которые въдь дъйствують скоръе на воображеніе, чъмъ на разсудовъ 1). Установившееся богопочитаніе

<sup>1)</sup> Въ другомъ своемъ сочинении: "Histoire des musulmans d'Espagne" (Лейденъ 1861, т. I, стр. 12—14) Дози развиваетъ свою мысль подробиве. "У арабовъ", говоритъ онъ, "воображение очень слабо. У нихъ кровь горячте нашей, страсти ихъ болве кипучи и, вивств съ твмъ, это—народъ менте встав изобратательный. Чтобы въ этомъ убъдиться слъдуетъ всмотръться, напр., въ ихъ религию и литературу.

Прежде чёмъ арабы сдёлались мусульманами, у нихъ были свои боги, которыхъ они представляли себё въ видё небесныхъ свётилъ, но никогда у нихъ не было мнеологіи, какъ у индійцевъ, грековъ, скандинавовъ. Ихъ боги не имѣли ни прошлаго, ни исторіи, и никому въ голову не приходило создавать это для нихъ. Что касается религіи, проповъданной Мохаммедомъ, то это простой монотензмъ, къ которому прибавлено въсколько обрядовъ іудейскихъ и старо - языческихъ и, безъ сомнічнія, исламъ среди всёхъ положительныхъ религій — религія наиболіве простая, наиболіве лишенная всякихъ тайнъ, "наиболіве разумная и очищенная", — какъ сказали бы люди, отрицающіе насколько возможно сверхъестественность, внішнее богопочитаніе и пластическія искусства.

Въ литературв то же отсутствие выдумки, то же пристрастие къ реальному и положительному. Другие народы создали эпопеи, въ которыхъ сверхъестественное играетъ большую роль. Въ арабской литературв нътъ эпопеи, у нея даже нътъ повъствовательной поэзии. Исключительно лирическая и описательная, эта поэзия никогда ничего другого не выражала, какъ только поэтическия стороны дъйствительности по дли и н о й. Арабские поэты описываютъ то, что они видятъ и испытываютъ — они ничего не выдумываютъ — и если иногда они позволять себъ сдълать итчто подобное, то ихъ соотечественники, витьсто одобрения, грубо считають ихъ за игуновъ. Стремление къ безконечному, къ идеалу имъ не понятно; то, что даже въ самыя отдаленныя времена имъло въ ихъ глазахъ главную важность — это правильность и изящество выражения, техническая сторона поэзии. Выдумка въ литературъ такъ ръдка, что когда намъ встръчается фантастическая поэма или сказка, то можно безошибочно утверждать, что она не арабскаго происхождения, а переводъ. Такъ въ "Тысячъ и одной ночи" всъ тъ волшебныя сказки, всъ тъ изящныя

было, пожалуй, не очень высокаго полета, но большинство удовлетвовялось имъ. Конечно, люди разсудительные въ боговъ не върили; но это не могло быть достаточнымъ поводомъ для того, чтобы боговъ совствъ упразднеть. Въдь въровать някому пе вменялось въ обязанность, напротивъ, въ кочевомъ быту возможно было даже издъваться надъ своими идолами нан отъ всей души ругать ихъ. Уничтожить же богопочитание, котораго держанись предки, нельзя было уже просто въ силу племенной гордости, въ силу личнаго почтенія араба къ своимъ предкамъ. Сказать правду, религія для древняго араба, точь въ-точь какъ и для современнаго бедумна, есть ябло совсёмъ безразличное. Поэты временъ изычества о ней почти совстви не говорять; въ ихъ пъсняхъ, если исключить имена боговъ да уноминаніе о различныхъ обрядахъ, съ трудомъ можно найти какія-либо полробности о древнемъ богопочитанін; доясламскіе поэты жили для жизни настоящей, нисколько не заботясь о вопросахъ метафизики; въ этомъ отношенія, какъ в въ другихъ, они являются върными истолкователями напіональныхъ чувствъ.

Впрочемъ, какъ всегда, бывали исключенія изъ этого общаго правила. Не совсѣмъ-же безслѣдною осталась религіозная пропаганда безчисленныхъ монотеистическихъ исповѣданій, различающихся одно отъ другого по тѣмъ заимствованіямъ, которыя каждое изъ нихъ въ большей или меньшей степени дѣлало у іудейства или у христіанства. Оттого-то у нѣкоторыхъ поэтовъ конца шестого вѣка можно найти слѣды глубокой вѣры, что Богъ одинъ, и живое сознаніе, что за наши дѣла и проступки насъ ждетъ

произведенія свёжей и смізющейся фантазіи, которыя такъ очаровывають нашу молодежь, всё оніз индійскаго и персидскаго происхожденія. Въ этомъ огромномъ сборників настоящими арабскими разсказами являются картины нравовь и анекдоты, заимствованные изъ подлинной жизни. Отмізтимъ, наконець, что когда арабы утвердились въ многочисленныхъ областяхъ, завоеванныхъ оружіемъ, и занялись научными предметами, они обнаружили то же отсутствіе творческаго духа. Они переводили и комментировали произведенія древнихъ; они обогатили нізкоторыя спеціальныя отрасли новыми, усидчивыми, іточными, подробными наблюденіями, но сами ничего не измыслили, человізчество не обязано имъ никакою великою и плодотворною идеею". — Эта характеристика, сділанная Дози, приложима больше всего къ арабамъ чистымъ, о которыхъ въ этой главіз и идеть різчь. Къ арабамъ болізе позднимъ и арабамъ современнымъ, въ частности къ жителямъ Сиріи, Египта и другихъ странъ, говорящимъ по арабски, но имізющимъ кровь не бедуннско-арабскую, прилагать эту же характеристику надо, разумізется, съ осторожностью. — А. Кр.

воздаяніе. Тъхъ, вто раздъляль такія возэрьнія, называли ханифами— विकास Однако оне не представляли изъ себя особой секты, не были соединены между собою накакой связью и не вибли общаго богопочитанія, какъ аврамовы сабейцы («престильники»), ноствшіе тоже имя ханифовъ 1). Эти два рода ханифовъ имъли впрочемъ ту общую черту, что отвергали какъ іудейство, такъ въ равной мъръ и христіанство; они исповъдывали «въру Авраама», того Авраама, который (арабы это знали отъ іудеевъ и христіанъ) былъ родоначальникомъ ихъ племени (черезъ своего сына Исмаила 2) и построваъ мекканскую Ка'бу. Ихъ ученіе было простымъ, разсудочнымъ и какъ разъ повходящимъ для этого практическаго народа в). По своей сути ханифизить могь бы сделаться религіей всей Аравіи; по для этого нужна была бы какая - нибудь установленная догматика, іерархія, прочная организація, вавъстные религіозные обряды и прежде всего освященіе божественное или то, что считается за освящение божественное. Великая задача, уготованная для Мохаммеда 4), въ томъ и заключалась, чтобы надълеть ханифство выше названными данными. Однако эта задача, трудная сама ужъ по себъ, дълалась вавое труднъе по той причинъ, что арабы не только не имъли потребности въ религіи, но чувствовали прямое таки отчужденіе по отношенію ко всякимъ обрядамъ богопочитанія и метафизическимъ умозрѣніямъ; чтобы названную задачу всполнять, нужны быле, значить, и твердое убъжденіе в непоколебимая въра.

 $<sup>^{4}</sup>$ ) Онъ сдълался ханифомъ и очень часто такъ называетъ себя въ Кор'анъ.-A. Kp.



<sup>1)</sup> Слово "ханифъ" (мн. ч. (ж.) означаетъ собственно "отступникъ", "нечестивецъ", — что прекрасно замътилъ Шпренгеръ (см. Das Leb. u. die L. d. М., І, 68; корень — hnф=отвратиться [А. Кр.); впрочемъ я долженъ быль здъсь сильно смягчить его точку зрънія, имъвшую мало успъха. Но я лишь впослъдствій буду въ состояній показать, что такое ханифы на самомъ дълъ. Сошлюсь на то, что сказано мною выше, стр. 3. Р. Д.—По Велльгаузену "ханифъ" можно переводить "аскетъ".—А. Кр.

<sup>\*)</sup> Потомки Исмаила, "сына Авраамова отъ Агари, совершенно слилсь и ассимилировались съ арабами пограничной пустыни; терминъ "исмаильтянинъ" сталъ у евреевъ равносиленъ термину "арабъ", а отсюда сложилось библейское представленіе, будто и всё арабы происходять отъ Исмаила. См. по этому поводу мои историческія зам'єтки въ печатающемся У выпусків "Трудовъ по востоков'єдівнію", стр. 55—56 и мои Лекцініпо исторіи семитскихъ языковъ, стр. 21.—А. Кр.

в) Едва-ли есть сомнъніе, что ханифы называли свою въру исламомъ. См. Шпренг. І, 69.—А. Кр.

#### ГЛАВА ВТОРАЯ.

## Моханмедъ до бъгства.

Юность Мохаимеда. — Онъ женится на Хадиджъ. — Его темпераменть и карактеръ. — Болъзнь, которой онъ страдаль. — Его первое видъне. — Онъ выступаеть какъ пророкъ. — Первые мусульмане. — Обращеніе Омара. — Народъ остается безразличнымъ. — Аристократія мекканская: Абу-Софъянъ и Валидъ-ибнъ-Могира. — Первое бъгство мусульманъ въ Абиссинію. — Мохаимедъ признаетъ Аллатъ, 'Оззу и Манатъ. — Его преслъдуетъ Абу-Лахабъ. — Мохаимедъ въ Таифъ. — Онъ находитъ поддержку у мединцевъ. — Его хотятъ убить. — Бъгство въ Медину.

По мусульманскому преданію Моха́ммедъ родился 20-го апръля 571 г. въ Меккъ; но эта дата чисто условная: самъ Мохаммедъ, въроятно, никогда не зналъ настоящей. Прежде чъмъ ребеновъ родился, отецъ его Абдуллахъ, который отправился въ Сирію съ мекканскимъ караваномъ, на возвратномъ пута забольлъ и умеръ въ Мединъ, 25 лътъ отъ роду. Не много онъ оставиль своему единственному сыну: его имущество состояло только изъ пяти верблюдовъ, иъсколькихъ овецъ и одной рабыни; все вивств на наши деньги стоило рублей семьсоть-восемьсоть. Что же касается самой семья, къ которой принадлежаль отецъ Мохамиеда, то извъстнымъ значеніемъ она въ Меккъ пользовалась, и въ ен обладаніи находился знаменитый колодезь Замзамъ, при чемъ именно за ней оставалось право черпать оттуда воду, чтобы понть пилигримовъ; по она не принадлежала ни къ самымъ знатнымъ, ни къ самымъ могущественнымъ: у нея совствиъ мало было союзниковъ (наліф حليف и кліентовъ (мажіа — رمولی) 1), числомъ которыхъ и можно измърить могущество той или другой ваъ тоглашнихъ семей.

<sup>&#</sup>x27;) Для точнаго уясненія себ'в этихъ терминовъ см. статью И. Гольдцігра Das arabische Stämmewesen въ его Muhammedanische Studien, т. I (Галде, 1859), издаваемую нами теперь въ русскомъ перевод'в Б. Э. Блума и пом'ященную ниже



Шести леть оть роду Моханиедь лишился и матери своей Анины—
темпераментомъ. Сироту пріютиль у себя его дедь Абдь-аль Мотталифъ—
темпераментомъ. Сироту пріютиль у себя его дедь Абдь-аль Мотталифъ—
сетя онь очень быль расположень въ ребенку и заботился о немъ
болье, чемъ даже о собственныхъ детяхъ; два года спустя, когда въ
свою очередь умеръ дедь, Мохаммедъ перешель на попеченіе своего дяди
Абу-Талиба العربية, человена великодушнаго, но беднаго до такой степени,
что обезпечить все нужное для своей семьи онь не могь. Мохаммеду, таквить
образомъ, пришлось самому заботиться о своемъ пропитанія. Онъ сделалел
пастухомъ и, по целымъ днямъ не види человеческаго лица, присматриваль за козами и овцами жителей Мекки; въ глазахъ арабовъ это ремесло
унизительное, такъ-что обыкновенно оно предоставлялось и предоставляется
женщинамъ и рабамъ. Заработная плата, которую получалъ Мохаммедь,
была самая пичтожная; поэтому онъ, чтобы пропитаться, собираль также
съёдобныя ягоды циссоваго винограда 1).

На 24-омъ году жизни (594) онъ поступиль на должность приказчика, путешествующаго съ караваномъ, къ одной богатой вдовъ, Хадиджъ, которая была уже замужемъ два раза и вела большую караванную торговлю. Мохаммедъ ей такъ понравился, что она предложила ему свою руку. Хадиджа была уже немолода и приближалась къ сорокалътнему возрасту, но чего ей недоставало въ смыслъ прелести и молодости, вознаграждалось ея состояніемъ, и Мохаммедъ, который меньше всего могъ разсчитывать на блестящее будущее, принялъ ея предложеніе съ благодарностью. Съ ея стороны это былъ бракъ, основанный—безусловно—на любви и уваженіи;

<sup>&#</sup>x27;) То, что Дози называеть fruits comestibles du cissus (у Шпренгера, над. 1869, І, 148 — Cissusfrucht) и что мною переведено "ягоды циссоваго винограда", называется въ арабскихъ хадисахъ (откуда идетъ все это свъдъніе) نُمُرُ الأراك , называется въ арабскихъ хадисахъ (откуда идетъ все это свъдъніе) фамроль арак "плодъ арака" и بالاراك кабаў. Циссовые плоды (Forskal: Fl. Arab., 32) это — вислыя ягоды; циссъ, дикій виноградъ (ampelopsis) и настоящій виноградъ (vitis) составляютъ въ ботаническомъ отношеніи одну семью.—А. Кр.



Вкратцѣ возможно сказать, что чѣмъ могущественнѣе была семья, тѣмъ охотнѣе подъ ея защиту становились чужаки и, заключивши клятвенный договоръ (حَلَفَ hыдф) назывались "союзниками" (حَلَفَ множ. виды хыльфа многообразны Мавля— это вольноотпущенникъ; вольноотпущенные сохраняли обязательства по отношенію къ прежнимъ господамъ такъ, какъ въ Римѣ кліенты.—А. Кр.

но и Мохаммедъ отвътиль на ея чувства взаимностью. Даже много времени спустя послъ ея смерти онъ имъль привычку расхваливать ея добродътели и по временамъ заръзывалъ барана, чтобы раздать его мясо бъднымъ въ память Хадиджи. "Анша, на которой онъ женился только черезъ три года по смерти Хадиджи и при которой онъ имълъ шесть другихъ женъ, не разъ говорила, что ни къ какой женщинъ она такъ не ревновала мужа, какъ къ покойной Хадиджъ, потому что эту «беззубую бабу» онъ всегда выставлялъ лучшимъ образцомъ ея пола 1). Но и Хадиджа, навърное, превосходила умомъ и развитіемъ всъхъ женщинъ своего времени. Мохаммедъ не пересталъ однако зависъть отъ нея; она имъла благоразуміе сохранить управленіе своимъ имуществомъ и давала мужу только то, что ему было необходимо или что ей хотълось дать ему въ нодарокъ. Отъ ихъ брака родилось шестеро дътей: четыре дъвочки и два мальчики вскоръ умерли.

Освободившись такимъ образомъ отъ угнетающихъ заботъ о хитой насущномъ, Мохаимедъ, по мёрё того, какъ дёлался пожилымъ, подвергся за то инымъ безпокойствамъ. Во многихъ отношеніяхъ Мохаимедъ отличался отъ своихъ земляковъ. Онъ, въ противоположность большинству ихъ, не былъ практическимъ человёкомъ, который умёнтъ холодно разсчитывать, отличается прекраснымъ настроеніемъ духа и мощью и интересуется исключительно своимъ настоящимъ. Наоборотъ, Мохаимедъ мало былъ пригоденъ для обыкновенныхъ житейскихъ занятій; даже почувствововавши себя Божьимъ посланникомъ, онъ отдавался подъ руководство своихъ друзей во всёхъ дёлахъ, которыя не имъли отношенія къ религіи

<sup>&#</sup>x27;) Горячая, върная привязанность молодого и (какъ потомъ оказалось) женолюбиваго Мохаммеда къ сорокалътней Хадиджъ легко объясняется тъмъ обстоятельствомъ, что Хадиджа была первой женщиной, какую онъ узналъ; до брака съ ней онъ, по преданію, ни къ какой не прикасался (котя отъ порока, получившаго названіе по имени библейскаго лица въ Бытій ХХХУПІ, 9, онъ— по подозрънію медика Шпренгера—могъ быть несвободенъ,—см. ПІпр. І, 209). Мы не имъемъ основанія сомитьваться въ достовърности этого преданія, тъмъ болъе, что невинность Мохаммеда оно объясняетъ вовсе не какой - нибудь сверхъестественной святостью его, а чистой случайностью. Въ томъ мъстъ, гдъ онъ одиноко пасъ овецъ и козъ, не было женщинъ; раза два онъ собрался было, съ похотливыми цълями, сходить въ городъ, но неожиданныя случайности все задерживали его. См. Табари (836—922 г.) Лейд. изд., первая серія, т. ІІІ, стр. 1126—1127.—А. Кр.



Это быль мечтатель—явление очень ръдкое у арабовъ. Его темпераменть, унаслідованный, какъ кажется, отъ матери, отличался чрезвычайною нервностью; обыкновенно, онъ бываль въ меланхолическомъ, задумчивомъ и неспокойномъ состоянін; говорилъ мало и никогда не говорилъ безъ надобности 1). Непріятных запаховъ онъ не переносиль. Когда бываль больнымъ, шлакалъ и рыдалъ, словно дитя. Вибств съ темъ онъ обладалъ живымъ воображениемъ и увлекался не то чтобъ возвышеннымъ, какъ это часто повторяють, - онъ - то въдь никогда не могь понять, что есть на самомъ дълъ высокое, — нътъ, увлекался торжественностью и высокопарностью. Извъстно, что люди именно такого характера больше всъхъ склонны въ религіознымъ идеямъ. То же было и съ Мохаммедомъ: онъ любилъ толковать съ другими о религіозныхъ вопросахъ, — толковать съ евреями, христіанами <sup>2</sup>), ханифами, а среди последнихъ — особенно съ Зейдомъибнъ-Амромъ, котораго не могли удовлетворить ни јудейство, ни христіанство, поторый всенародно отвергь также религію своихъ соотечественниковъ и пустился въ далекія странствованія, чтобы гдів-нибудь напасть на сліддь истинной въры, и который въ данное время жилъ въ изгнаніи па горъ Хыръ з). Мохаимедъ скоро усвоилъ то, чему учили ханифы, а такъ-какъ полученное имъ представление о Богъ онъ не могь совмъстить съ существованіемъ идоловъ, то началь сперва сомнѣваться въ нихъ, а затѣмъ и совстви сталь ихъ отрицать.

<sup>1)</sup> Въ обращении съ другими былъ вѣжливъ, кротокъ и нѣженъ такъ, что дѣлался даже вкрадчивъ до обаянія.—А. Кр.

з) Христіане, жившіе въ Аравіи, были еретики: несторіане, ихъ враги монофизиты, аріане и др. Такимъ образомъ Мохаммеду сдѣлалось извѣстно, наприм., ученіе несторіанъ о томъ, что Христосъ—не Богъ, а только человѣкъ, въ которомъ было наитіе Божества (аріане тоже признавали Інсуса Христа только богоподобнымъ человѣкомъ); слѣдовательно, Мохаммеду Христосъ представлялся такимъ же пророкомъ, какъ Моисей или іудейскіе пророки, казненные іудеями; но отъ сектантовъ Мохаммедъ усвоилъ также ученіе о призрачности страданій Іисуса Христа и т. п. догматы, вошедшіе потомъ въ Коранъ. Самое знакомство съ разнородными христіанскими ересями навело Мохаммеда на мысль, что многія мѣста Евангелія искажены.— А. Кр.

<sup>3)</sup> Этому выдающемуся ханифу Піпренгеръ посвящаеть стр. 81—89 и 119—124 перваго тома своего Leben d. Mohammad. Мохаммедъ до конца своей жизни считалъ Зейда святымъ, что отмъчено и у ибнъ-Гишама (I, 109) и въ "Исабе".—А. Кр.

Такая точка зрѣнія не была исключительно его личной чертой: изъ его соотечественниковъ многіе думали такъ же, какъ и онъ. Въ одномъ только пунктѣ Мохаммедъ пошелъ дальше другихъ,—именно въ томъ, что счелъ себя божьниъ посланникомъ 1) и провозгласилъ себя такимъ. Какимъ же образомъ онъ дошелъ до такого убъжденія?

Рискуя заслужить упрекъ въ матеріализмъ, мы должны все-таки сказать, что объяснение этого явления намъ нужно искать въ бользии, которой подвергся Мохамиедъ. Прежде ученые полагали, что у него была палучая, но последній историвь Моханиеда, довторь Шпренгерь, который является не только оріенталистомъ, но и медикомъ, опредъляеть бользнь Мохаммеда, какъ мускульную истерію 2). Въ такой степени, въ какой бользнь эта проявилась у Мохамиеда, она иногда встръчается и въ нашихъ странахъ у женщинъ, гораздо ръже-у мужчинъ. У него были приступы, пароксизмы. Если приступъ бывалъ слабый, то за нимъ следовали те расширенія и сокращенія мускуловъ, которыя и свойственны этой бользии. Языкъ и губы тряслись; глаза въ теченіе ніжотораго времени вращались то въ одну, то въ другую сторону; голова качалась, такъ сказать, автоматически. Въ то же время больной испытываль головныя боли. Если приступъ бываль силень, то, наобороть, больны проявлялась въ столонять; больной падаль на землю, лицо его покрывалось горячимъ румянцемъ, дыханіе дълалось затрудненнымъ. Сознанія, повидимому, онъ не теряль, а въ этомъ-то и заключается разница между јего припадками и падучей. Одна **изъ** особенностей мускульной истеріи — та, что она способна принимать мнимую витиность другихъ болтвией. Она—настоящій Протей в), который появляется то подъ видомъ жестокаго воспаленія легкихъ, то подъ видомъ воспаленія въ сердцъ, влекущаго за собою, казалось-бы, неизбъжную

<sup>\*)</sup> Морской богъ классической мисологіи, способный принимать разнообразные виды: Proteus ambiguus у Овидія (Metam. II, 9).—А. Кр.



<sup>))</sup> Существованіе божьихъ посланняковъ ему было изв'ястно изъ разсказовъ еврейскихъ и христіанскихъ.— $A.\ Kp.$ 

 $<sup>^{9}</sup>$ ) Изследованію этого предмета, особенно психологическому разъясненію его последствій, отведена у Шпренгера  $^{3}$ -я глава І тома, стр. 207-240, 261-268. Въ приложеніи (стр. 269-275) сообщены выписки изъ первоисточниковъ (Бохарія, Мослима, ибнъ - Гишама, Вакыдія, ибнъ - Са'да и т. д.), где собраны сообщенія о припадкахъ Мохаммеда. -A. Kp.

смерть черезъ нёсколько часовъ, то подъ видомъ удушливой астиы. Присутствующіе встревожены, но стоять присмотрёться поближе, какъ выясняется, что источникъ этихъ страшныхъ явленій ничто иное, какъ незначительная истерія; за нею следуетъ возвращеніе здоровья и веселость съ такой же быстротою, съ накою у дётей смехъ сменяетъ слезы. Такъ-какъ въ Аравіи господствующей болезнью оказывается перемежающаяся лихорадка, и всякое разстройство здоровья сопровождается тамъ лихорадкой, то припадки Мохаммедовы принимали обыкновенно форму лихорадки. Лицо его бледнело, онъ чувствоваль ознобъ и дрожаль, пока, наконецъ, крупныя канли пота, выступавшія на лицѣ, не свидётельствоваль, что наступиль кризисъ.

Что для насъ особенно важно, такъ это психическіе симптомы истеріи. Въ большинствъ случаевъ она — гораздо больше бользнь душевная, чъмъ тълесная; бользнь скоръе существуетъ въ воображеніи, чъмъ въ дъйствительности. Истеричныя женщины неръдко вдругь выльчиваются плясовой музыкой, или тому подобными развлеченіями. Главное вліяніе истерія оказываеть на харантеръ. «Истеричные люди», говоритъ знаменитый Шёнлейнъ, «всъ болье или менъе расположены ко лжи и обману» 1). Въ извъстной степени они обманывають самихъ себя; тъмъ не менъе очень трудно опредълить границу, до которой доходить ихъ самообманъ; другими словами, у нихъ почти никогда нельзя отличить самообманъ, жертвой котораго опи дълаются, отъ обмана. А отсюда слъдуетъ, что почти нъть возможности узнать, върилъ ли въ свое посланничество Мохамиедъ въ теченіе послъдняго періода своей жизни (относительно перваго періода нъть сомнънія), или не върилъ. Есть почти одинаково сильные доводы и за и противъ.

Истеричные люди, кром' того, бывають вообще очень чувственны и большіе энтузіасты. Такимъ былъ и Мохаммедъ. Истерики способны вид'ть сны на яву; у няхъ бывають галлюцинаціи, вид'тнія, экстазы; тъ мысли, какія они высказывають въ этомъ состояніи, пожалуй, могуть и

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Можно добавить: очень склонны къ самообману, склонны считать за истину плодъ своей фантазіи, склонны [также къ видѣніямъ, галлюцинаціямъ и экстазамъ.—A. Kp.



не выдерживать здравой критики. Однако онъ обладають какой-то особенной свъжестью и высотою и выражаются съ такимъ жаромъ и съ такой увъренностью, что кажущаяся оригинальность, въ которую онъ бывають облечены, немедленно вызываеть къ себъ довъріе во многихъ людяхъ. Мы говоримъ «кажущаяся оригинальность», потому-что всякія такія откровенія запечатльны все же духомъ того общества, среди котораго живуть вдохновенные люди; последніе выражають этоть духъ лишь яснье и сильнье, чъмъ могь бы это сдёлать обыкновенный человькъ.

У нъкоторыхъ наиболъе извъстныхъ духовидцевъ способность имъть видънія проявилась ужъ совстиъ поздно. Сведенборгу, напр., было уже пятьдесять восемь лъть, когда съ нимъ случилось его первое видъніе 1).

<sup>1)</sup> Эмманундъ Сведенборгъ (1688—1772), родомъ шведъ — едва ли не самый замъчаледьный изъ теософовъ новыхъ временъ, основатель секты "Сведенборгіанъ", Сведенборгская церковь распространена главнымъ образомъ въ Англіи и Стверной Америкъ: къ концу XIX в. въ Англіи насчитывалось 81 сведенборгская община, а въ Соединенныхъ Штатахъ — 116; изъ сведенборгіанъ русскихъ можно отивтить покойнаго психолога проф. Юркевича (въ Моск. у-тв) и извъстнаго писателя В. Даля. Въ области сведенборгской теологіи особенно замівчательна замъна Троицы (въ которой Сведенборгъ видълъ грубое троебожіе) однимъ Іисусомъ Христомъ, въ природъ котораго, однако, надо признать три свойства (божественное, божественно-человъческое и божественно-природное). Съ философской стороны ученіе Сведенборга представляєть аналогію съ нъкоторыми системами гностипизма и еврейской каббалой. По образованию Сведенборгъ былъ ученый натуралисть, но, подвергшись виденіямь, онь началь во всехь областяхь и во всехъ явленіяхъ природы видеть особый мистическій смыслъ. Сведенборгъ переносился духомъ въ небо, въ адъ, въ промежуточный міръ духовъ, наблюдалъ я діаводовъ, и добрыхъ ангеловъ, видълся и бесъдовалъ со многими лицами, недавно или давно умершими; свои откровенія онъ излагаль въ многочисленныхъ сочиненіяхъ. Первое его видініе, въ 1745 г., произошло въ одномъ лондонскомъ трактирь, въ отдельной комнать. Будучи голодень, овъ съ аппетитомъ началь объдать, какъ вдругъ комната наполнилась туманомъ, на полу появилось множество гадовъ, и туманъ перешелъ въ густую тьму. Когда тьма разсъялась, гадовъ не было, и въ углу комнаты, среди яркаго сіянія, Сведенборгъ увид'яль сидящаго челов'яка, который грозно сказаль ему: "не вшь такъ много!" Сведенборгь лишился зрвнія. Когда оно возвратилось, въ комнате никого не было, и Сведенборгъ въ испугъ поспъшиль домой. Ночь и другой день онъ провель безъ вды, въ размышлени, и на следующую ночь онъ увидель того же человека, въ сіяніи, въ красной мантін, и услышаль отъ него, что онъ-Христосъ, который будеть диктовать Сведенборгу разъяснение внутренняго и духовнаго смысла писаній. По-русски о Сведенборгь см. сжатую статью Вл. Соловьеви въ Энц. Слов. Брокгауза и Эфрона, полутомъ 57-й. Сближение съ Мохаммедомъ проведено у Шпренгера, I, 275-286 (ссылка здъсь, какъ и вездъ, дълается на  $2 \cdot e$  изданіе). — A. Kp.



Мохаммеду также перешло за соровъ 1). Въ это время онъ быль погруженъ въ свои религіозныя размышленія; безсмертіе, вѣчность загробной кары и награды, воть вопросы, которые его занимали, и сновидѣнія не разъ тревожили его сонъ.

Въ такомъ-то возбужденномъ настроеніи духа онъ — нельзя съ точностью сказать, когда именно-жиль съ своей семьей на горъ Хыръ -. которая лежить на разстоянія одного часа ходьбы оть Мекки. Его душевныя волненія, обуревавшія его уже шесть місяцевь, не переставали бушевать. Онъ часто молнися и постился, что, какъ извъстно, еще сильнъе предрасполагаеть въ виденіямъ. Ему не хотелось встречаться съ людьми, онъ стремился оставаться наединь, и въ этомъ глухомъ мьсть онъ могь, никъмъ не тревожимый, предаваться своимъ размышленіямъ 2). И окружающая обстановна не могла вызвать въ немъ свътлаго настроенія. Въ той мъстности почти нътъ зелени, видны лишь голые уступы скалъ, крутые горные обрывы в зіяющія пропасти. Здісь ніть журчащихь ручейковь, которые могли бы ласкать слухъ; здъсь не приходится ступать по зеленой травъ. здъсь не попадаются цвъты, которые могли бы развеселить взоръ, и усталый путникъ здёсь не найдеть прохладной тени. Въ долинать лежать громадные камии и глыбы скаль, скатившіяся съ высоты горь; ослепительный блескъ солнца отражается оть нихъ съ такою силою, что почти ожигаеть взоры тъхъ, кто на нихъ смотрить; они накаляются до такой степени, что если ступить по нимъ, то нога покрывается волдырями. Мъстность, дъйствительно, вполив подходящая для видъній.

Тамъ-то и проязошель у Мохаммеда его первый экстазъ. Остроконечная гора Хыра, которая одиноко возвышается надъ окружающими го-

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Дъло происходило въ священный мъсяцъ Реджебъ, и Мохаммедъ, уединяясь въ это время на горъ Хыръ, слъдовалъ между прочимъ примъру другихъ жанифовъ. Его домашніе также были съ нимъ на Хыръ.-A. Ep.



<sup>1)</sup> Есть нівкоторыя довольно сбивчивыя свидівтельства, (отрицаемыя, напр., А. Мюллером в: Ист. Ислама, СПб. 1895, т. І, стр. 49 и самимъ Доз и, гл. V), изъ которыхъ можно догадываться, что еще въ раннемъ дівтствіз Мохаммедъ имість какой-то припадокъ, сопровождавшійся видівніемъ (см. разсказъ кормилицы Халимы у ибнъ-Хишама I, 77). Какъ бы то ни было, затівмъ ничего подобнаго не повторялось до сорокового года жизни Мохаммеда.—А. Кр.

рами, сдълалась такимъ образомъ «Джабаль-ан-нуръ—- «гороко свѣта».

Мохаммеду явилось во снъ сверхъестественное существо 1). Преданіе называеть его Гавріндомъ, но въ Корант оно именуется «втрнымъ» 2) «существомъ великой силы» в), а то и «святымъ духомъ» 4). Архангель Гавріндь упоминается только при болье позднихь нантіяхь, бывшихь у Мохаммена уже въ Мединъ, и поэтому болъе чъмъ въроятно, что въ первомъ откровенія имбется въ виду именно святой духъ. Но кто-бы ни было это сверхъестественное существо, оно съ силою набросилось на Мохамиена и свазало: «Ыкра'!» اقراً -- По поводу этого слова «ыкра'» сушествуеть множество толкованій. Значетельнымъ чесломъ мусульманъ оно было принято въ его обывновенномъ значеніи: «читай», а это заставило ихъ прибавить безъ всякаго основанія, что духъ показываль кусовъ парчи, поврытый начертаніями, которыя Мохаммедъ и должень быль прочесть 5). Одинъ нъмецкій ученый 6) рішиль было, что слово: «читай»! надо понимать въ смыслъ: «читай священныя книги евреевъ и христіанъ»: но такое толкованіе не согласуется съ тімь фактомь, что Мохаммедь, по собственнымъ словамъ, всегда черпалъ свои сообщения не изъ какой-нибудь книги, а изъ непосредственного откровенія. Есть другое толкованіе, гораздо болье доказательное и основанное на убъдительныхъ соображеніяхъ; согласно этому толкованію, слово «ыкра'» вначить: «пропов'вдуй» 7). Съ-

<sup>7)</sup> Таково мивніе Нельдеке: Gesch. des Qorans, стр. 65.—А. Кр.



<sup>1)</sup> Трудно сказать съ точностью, въ какомъ году это случилось. Очень въ-

роятная дата—610; Ширенгеръ принимаеть дату—612.—А.  $\it Ep$ . 13 година в роятная дата—610; Ширенгеръ принимаеть дату—612.—А.  $\it Ep$ . 15 година в роятная дата—610; Ширенгеръ принимаеть дату—612.—А.  $\it Ep$ . 16 година в роятная дату—612.—А.  $\it Ep$ . 17 година в роятная дату—612.—А.  $\it Ep$ . 18 година в роятная дату—612.—А.  $\it Ep$ . 18 година в роятная дату—612.—А.  $\it Ep$ . 19 година в роятная дату—612.—А.  $\it Ep$ . Kop. LXXXI, 19-21.-A. Kp.

<sup>3)</sup> علَّمه شديد القَّوَى (Kop. LIII, 5.—A. Kp.

<sup>—</sup> XXVI, 193 نزل به الروح الامين .Kop. XVI, 104; cp8 نزَّله روح الفُدُّس (١

<sup>3)</sup> См. у ибиъ-Гишама 151. Но есть преданія (напр., у Бохарія я Мослима) безъ этой прибавки.—A. Kp.

<sup>6)</sup> Ричь идеть объ А. Шпренгери, —срв. Нельдеке: Geschichte des Qorans (Гетт. 1860) стр. 64; но см. второе изданіе Шпренгера Das Leben und die Lehre des Mohammad (Berlin 1869) т. I, стр. 298, гдъ أفرأ переведено просто "sprich dich aus".—A. Kp.

нимъ согласиться мы можемъ 1), и соотвътственно этому мы понимаемъ и отвътъ Мохаммеда: «я не читатель» — أَفَرُا سَالُهُ اللَّهُ اللَّهُ , т.-е.: «я не проповъдникъ» (я не умъю проповъдывать). Сверхъестественное существо напало на него снова и повторило: «ыкрач» Мохаммедъ упорствовалъ. Тогда духъ вновь произнесъ свое приказаніе третій разъ.

До сихъ поръ мы охотно принимаемъ мусульманское преданіе; но, за то, мы полагаемъ, что европейскіе ученые, противъ своего обыкновенія, показали себя нѣсколько легковърными, поддерживая увъреніе благочестивыхъ мусульманъ, будто духъ не только произнесъ въ третій разъ слово «ыкра"», но прочелъ также пять первыхъ стиховъ 96-ой суры. Мусульманское преданіе въ такихъ случаяхъ, какъ данный, заслуживаетъ мало довърія: къ тому-же, по другому сказанію 2), упомянутые стихи сообщены были въ откровеніи только въ Мединъ. Если спросить, умъстны ли они были въ первомъ видъніи Мохаммеда, то, я полагаю, отвъть долженъ быть отрицательнымъ. Въдь воть эти стихи:

اقرأ باسم ربك الذى خلق خلق خلق الانسان من علق اقرأ ربك الاكرم الذى علم بالقلم علم الانسان ما لم يعلم

- 1. Ыкра' во имя Господа твоего, который создалъ
- 2. Создалъ человъка изъ комочка крови.
- 3. Ыкра', Господь твой Преблагій,
- 4. Который дароваль знаніе з) посредствомь пера,
- 5. Научиль человъка 4) тому, чего (человъкь) раньше не зналь.

<sup>4)</sup> Арабское الأنسان (съ членомъ) можеть быть понято и "человъка вообще", и "этого человъка", т.-е. "тебя, о Мохаммедъ".—А. Кр.



<sup>1)</sup> Въ дополнение къ сказанному отметимъ еще только, что А. Мюллеръ ("Ист. ислама", русск. пер. 1895, I, 59) понимаетъ "читай въ значении "читай съ върой (то, что тебе предлагается для чтенія)".—А. Кр.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) У Шпренгера оно находится въ т. I, стр. 342 № 6. Впрочемъ, я за него не стою: оно мив кажется совершенно такимъ же нелъпымъ, какъ и первое.

з) По-французски "a enseigné". Въ арабскомъ оригиналь علّم—что можетъ означать и "ноучилъ", и "даровалъ знаню" и др.—А. Ар.

Изъ этихъ стиховъ два последніе доказывають, какъ мне кажется, достаточно ясно, что въ 96-й сурѣ «ыкра'» имъеть свой обыкновенный смысль: «читай»; другія-же объясненія этого міста (Нельдеке, Шпренгера) крайне натянуты и насилують тексть. А оть себя я еще спрошу: заключается-ли въ этихъ стихахъ смыслъ посвященія Мохаммеда въ достоинство пророчье? Въдь, право, если духъ не имълъ сказать ничего получше, то онъ спокойнехонько могъ-бы и не приходить: какого-бъ невысокаго мибнія мы ни вздумали быть о Мохамиедь, все-же нельзя допустить, чтобы подобныя слова могли его тронуть. Эти стихи-ничто иное, какъ побуждение къ чтению, т.-е. къ чтению Корана, но пе въ Мохаимеду оне направлены, а въ какому-небудь другому лецу, не желающему върить или полу-обращенному. А что преданіе относить ихъ иъ первому видънію Пророка, это объясняется дегко. Мусульманамъ I-го въка гижры было извъстно только, что духъ сказаль: «ыкра'!», а они отъ себя ръшили, что онъ долженъ быль добавить еще что-нибудь и что всъ его эти слова находятся въ Коранъ. Разъ возникло такое предположение, то остановиться можно было только на суръ 96-й, потому-что за исключеніемъ еще одного мъста, ужъ безусловно не подходящаго (XVII, 15), 96-я сура есть единственное мъсто изъ Корана, гдъ попадается слово «ыкра'» 1).

Но каковы бы тамъ ии были подробности, все дѣло надо представлять себѣ въ общемъ воть какъ. Мохаммедъ, погруженный на горѣ Хырѣ въ свои религіозныя размышленія, думаль о томъ, какъ-бы распространить ханифскую вѣру среди своихъ соотечественниковъ; но онъ не зналъ, естъли у него для этого достаточно дарованія и силы. Въ то же время онъ изнуряль плоть, а его окружала однообразная и ужасная природа; этимъ все болѣе и болѣе возбуждалось его воображеніе; его мысли и мечты преслѣдовали его даже во снѣ; на него нашла тоска, кошмаръ,—онъ вообразилъ, что слышить съ неба божественное повелѣніе.

Во всякомъ случать, онъ еще самъ не вполнт убтедился въ своемъ призвании. Онъ надтялся, что духъ посттить его вновь, но ничего подоб-

<sup>1)</sup> Кажется, есть полная возможность исихологически примирить содержание 96-й суры съ идеей о пророческомъ призвании, если принять переводъ А. Мюллера: "Читай то, что Преблагой Господъ-Создатель начерталь своей небесной тростинкой, какъ истину, а теперь желаетъ начертать также на сердцъ твоемъ, хотя раньше ты этого не зналъ". Срв. русскій переводъ: "Псторія ислама", Спб. 1895, I, 59.—А. Кр.



наго не было. Мохаммедъ долженъ быль въ теченіе тіхъ дней выдержать страшную внутреннюю борьбу. Одинокій бродиль онъ въ сумрачныхъ долинахъ. Галлюцинаціи, отъ которыхъ онъ, повидимому, страдаль и раньше, уснинвали тоску. Ему казалось, что онъ слышить зовъ; онъ оборачивался во всъ стороны, но некого не видълъ. Онъ и самъ принималъ себя за бъсноватаго (маджнунъ مجنون). Его страданія становились настолько нестерпиными, что онъ наконецъ почувствоваль усталость отъ жизни. Желая покончить со всыть этимъ, онъ началь взбираться то на гору Сабиръ, ثبير то на Хыру съ намъреніемъ броситься въ пропасть. Только новое видъніе могло-бы вернуть покой его душт и, воть, оно таки явилось, успокоило Мохаммеда и увърнио его, что онъ не сумасшедшій, а наобороть -предназначенъ для исполненія высокаго призванія и что его ждеть преславная награда. Услышавъ слова духа, Мохамиедъ упалъ на землю. Вследъ затемъ онъ поспъшно вернулся туда, гдъ остановились его домашніе. Онъ быль изнуренъ и чувствовалъ, что приближается истерійный припадокъ. Поэтому первыя его слова были: «Закутайте меня, закутайте!» Это сдёдали и вобрызнули ему лицо водою. Отъ припадка избавилъ его духъ и сказаяъ суру: (74-я).

1. О ты, вакутавшійся!
2. Поднимись и увъщевай — قم فأندر
3. Господа своего возведичь,
4. Одежды свои — вычисти,
5. Оть скверны 1) убъги, 6. Не твори добра съ цълями порыстными 2) ولاتمتن نستكثر 7. Ради Господа твоего — терпи.

Послъ этого наитія, говорить преданіе, откровенія следовали одно за другимъ непрерывно в); это значить, что съ техъ поръ Мохаммедъ, ужъ и не дожидаясь появленія духа или галлюцинаціи, примо принималь голосъ, который заговорить внутри его, за божественное наитіе 4).

Эти принадочныя откровенія нер'єдко захватывали его среди общества. — 4) Точныя слова доктора Шпренгера, І, 309.—А. Кр.



A. Kp.

е) идолопоклонской, или многобожія.—Р. Дози. - Арабское وُجُو рожз Дози переволять черезь impureté; но я предпочель перевести рожа черезь "скверна" .-- А. Кр.

<sup>2)</sup> Не твори добра съ тою мыслью, что получишь больше. - Р. Д.

Мохаммедъ въ эту пору былъ вполнѣ искреннимъ; это не подлежитъ никакому сомнѣнію. Онъ въ свои видѣнія и въ свое божественное посланничество вѣровалъ такъ же твердо и искренно, какъ Павелъ или кто угодно. Грубый самозванецъ не былъ бы въ состояніи основать религію, которую приняли милліоны людей и которая сдѣлалась религіей всемірной; безъ твердаго и внутренняго убѣжденія Мохаммедъ никогда бы не могъ стойко выдерживать въ теченіе больше чѣмъ десяти лѣтъ тѣ оскорбленія и опасности, которыя его ждали.

Въра влечетъ за собою въру: Мохаммедъ могъ видъть это на своей семь в друзьях 1). Прежде всъх увъровала его жена, Хадиджа. Она съ тъхъ поръ стояда при своемъ мужъ, какъ ангелъ-хранитель; она его утъщала, когда надъ немъ смъялись, ободряла его въ минуты страданій и пресабдованій; укръпляла, когда онъ падаль духомъ. Посль нея увъровали ихъ дочери, равно какъ и على 'Алій, иладшій сынъ Абу-Талиба, дяди Мохаммеда; это быль десятильтній мальчивь, котораго Мохаммедь въ голодный годъ приняль нь себъ, чтобы облегчить, хоть немного, положение своего дици. Затъмъ увърованъ рабъ Зейдъ زيد جن حارثة нельзя сказать навърное, быль ли онъ уже тогда отпущенъ на волю и усыновленъ Мохаммедомъ. Самый задушевный другъ Пророка, богатый купецъ ابو بكر Абу-Бенръ, которому Мохаммедъ повъряль свои думы, когда искаль истинной въры, и который пользовался довъріемъ и уваженіемъ вслъдствіе своей прямоты и степеннаго характера 2), въ Мохамиеда немедленно увъроваль, и Мохаммедъ впоследствия часто говариваль: «Все боле или мене колебались. пока признали меня за Божія посланника, только Абу-Бекръ не колебался». Абу-Бевру преданіе приписываеть пять первыхъ важныхъ обращеній з);

<sup>3)</sup> Имъ по преданію обращены 'Османъ - понъ - Аффанъ (будущій халифъ), Зобейръ, Тальха, 'Абдоррахманъ и Са'дъ.—А. Кр.



<sup>1)</sup> По справедливому замѣчанію Мьюра и Шпренгера, однимъ изъ дучшихъ доказательствъ искренняго убѣжденія Мохаммеда въ своемъ призваніи служитъ то обстоятельство, что первыми увѣровавшими оказались тѣ люди, которые близко знали Мохаммеда. См. W. Muir: The life of Mahomet (Лонд. 1858—1861) т. ІІ, стр. 97.—У Шпренгера І, 313—315 (2-е изд. 1869) медицински отмѣчена психологическая возможность сочетать искреннюю вѣру въ себя съ нѣкоторыми, какъ мы увидимъ дальше, не совсѣмъ благовидными постушками.— А. Кр.

ч) Человъкъ это былъ умный, спокойный и кроткій, но твердый.—А. Кр.

это повидимому преувеличение; но во всякомъ случать Абу-Бенръ усердно принямся распространять новую втру 1) и охотно жертвоваль для этого даже неньгами <sup>2</sup>). Какъ бы то ни было, оказались и другія лица, которыя признали Мохаммеда; это были прежде всего дви молодыхъ человъка. одинъ шестнадцати, другой семнадцати льть, а именно— زيير Зобейрь, родственникъ и Пророку и его женъ, и سعد بن ابي وقاص Са'дъ-нбнъ-Абд-Ваккасъ, другой Моханиеловъ родственникъ; далке --- купцы 'Абд-ар-Рахианънонь Ауов عبد الرحمان بن عَوْف Тальха; увтроваль 'Османь-понъ-Mas'yнъ (عثمان بن مظعون), мрачный энтузіасть, который еще до своего обращения никогда не пиль вина и намерень быль оскопить себя и бродить по міру нающимся странникомъ в); присоединился и غثمان بن عفان 'Османь-ибнь-'Аффань (впоследствии третій халифь), человень пріятной вившности, съ изящными манерами, - онъ приняль въру, чтобы такимъ путемъ получить руку прекрасной Рокайи رقية, дочери Мохамиела 4). Прочіе последователи были почти всё чужаки, рабы и женщины 5). Въра въ единаго Бога и мысль о возданнів пробудили во многихъ потребность въ откровеніи и въ руководитель, -- Мохаммедь со своими въщаніями могь удовлетворить этой потребности, а въ бользненныхъ его припадкахъ люди, какъ и самъ онъ, усмотрели примое доказательство его божественнаго посланничества 6). На обращение женщинъ имвла

<sup>1)</sup> Говоря "новая вёра", мы не должны забывать, однако, что сперва вовсе не имълось въ виду основаніе какой-нибудь новой вёры: Мохаммедъ пропов'ядываль общензв'встную вёру ханифовь и только себя считаль не за простого ханифа, а за Божія посланника.—А. Кр.

 $<sup>^2</sup>$ ) Онъ, наприм., какъ увидимъ ниже, выкупалъ рабовъ, которые приняли исламъ и терпъли за это гоненія. Траты его были такъ велики, что ко времени переселенія въ Медину у него осталось не болье  $^1/_8$  его прежняго имущества. См. Sprenger I, 371.-A. Ep.

<sup>3)</sup> См. у Шпренгера I, 389 со ссылкой на хранителя преданій Зоһрія († 742).—А. Кр.

<sup>4)</sup> Исабе, т. IV, подъ "Со'да" (Шпренгеръ I, 381).—А. Кр.

<sup>5)</sup> Рабамъ и бъднякамъ могло быть симпатично въ проповъди Мохаммеда то, что, направляясь противъ идолопоклонства, она тъмъ самымъ направлялась противъ богатой мекканской аристократіи, торговые интересы которой были тъсно связаны съ пилигримскими ярмарками.—А. Кр.

<sup>6)</sup> Надо однако помнить, что обращенія совершались крайне медленно. За первые три года число приверженцевъ Пророка не превышало, быть можеть, сорока

повидимому большое вліяніе Хадиджа, которая пользовалась значительнымъ почтеніемъ. Въ пятый годъ отвровенія (615) новую въру приняль также 'Омаръ. Это былъ юноша 26 льть 1); мощнаго тълосложения и такого огромнаго роста, что въ толив выдавался надъ всеми целой головово. Витесть съ темъ Омаръ быль ловокъ и получиль прозвище «человъка о двухъ рукахъ», потому что лёвою рукою умёль владёть съ такимъ же нскусствойть, какъ и правой. Въ его могучемъ тълъ жилъ здоровый дукъ. Онъ обладаль върнымъ взглядомъ, пылкой ръшительностью, быль непоколебимъ, отваженъ, а если исполнялъ задуманное, то даже жестокъ 2). Съ этими качествами у него соединялась прямота, и хотя подъ его открытостью скрывалась и тонкость ума, онь все-таки далекъ быль отъ эгонзма и никогда не руководился своими личными интересами. Обращение такого человъка въ исламъ было настолько важно, что нътъ ничего удивительнаго, если преданіе приписываеть это чуду. Упомянутое преданіе мы, ради его поэтического интереса, сообщимъ здъсь в).

Мохаммедъ, —говорить преданіе, — обратился нъ Аллаху съ молитвой поднять значение ислама присоединениемъ Омара или смертельнаго Мохаммедова врага ابو جهل Абу - Джахия. Молитва Мохаммеда была услышана. Омаръ шелъ какъ-то, вооруженный мечемъ. Одинъ зохріецъ встрітившись съ нимъ, спросилъ его:

«Куда это ты идешь, Омарь?»

— «Хочу разыскать Мохаммеда, этого сабеянина, который разстронль наше старинное согласное житье, считаеть нашихъ мудрецовъ за сумасшедшихъ, презираеть нашу въру и хулить нашихъ боговъ. Хочу убить его.>

<sup>3)</sup> Ибнъ-Гишамъ I, 167 сл.; Коссенъ де Персеваль: Essai sur l'histoire des arabes (Пар. 1847), т. І, 396 сл.; Ширенгеръ II, 83 сл.—А. Кр.



человъкъ. Да и съ 614 г., когда проповъдь Мохаммеда вышла за предълы Хашимова рода и сдълалась публичной, количество его приверженцевъ мало увеличивалось. Деятельный элементь быль внесень въ исламъ только обращениемъ Омара عمر بن الخطّاب.—А. Кр.

') Небогатый и незнатный.— А. Кр.

<sup>2)</sup> Обыкновенно же онъ, какъ большинство богатырей, былъ добръ и даже наклоненъ къ сантиментальности, - въ порывъ нервности, напр., при слушаніи Корана, онъ могъ расплакаться. Кажется, его нервный темпераменть обусловля-مروج الذهب "Вается тыть, что его мать была негритянка, — см. "Золотые луга" مروج Мастудія, Париж. изд. IV, 192.—А. Кр.

- «А ты развъ не боишься мщенія Хашимитовъ и Зохритовъ?»
- «Пожалуй, и ты принядъ сабейскую въру, а бросиль ту, въ которой родился?» насившливо спросиль Омаръ.
- «Ну, это бъ еще не диво, а не знаешь ли ты дива подивнъе? Чъмъ заботиться о въръ моей, смотрълъ бы ты лучше, во что твои бли-жайше родные върують»
  - «Мои ближайшіе родные? Про кого ты говоришь?»

«Да про твою родную сестру Фатыму в ея мужа Са'йда. Они сдълались мусульманами, учениками Мохаммеда. Займись-ка лучше ими, чъмъ мной».

Взовшенный, Омаръ пообъжалъ въ дому своего шурина. У Са'ода и его жены вавъ разъ сидълъ Хаббабъ, одинъ изъ върующихъ, и читалъ имъ суру ТГ (20-ю въ Коранъ) 1). Онъ тотчасъ же спрятался, едва заслышалъ шаги Омара. Омаръ вошелъ.

- «Что это за шушуканіе слышалось мив?»
- «Мы сообщали другь другу всякія новости».
- «Сомнъваюсь. Думаю, что вы сдълались сабейцами».
- «А хоть бы и такъ?» возразиль ему шуринъ: «Что, если истина лежить не въ твоей въръ, а въ другой?»

Омаръ сорвался съ мъста, схватилъ своего шурина, а когда Фатыма вздумала бъжать на помощь своему мужу, Омаръ такъ сильно ее ударилъ, что потекла кровь; тогда и мужъ и жена воскликнули: «Да, мы мусульмане, мы въруемъ въ Аллаха и въ его пророка; дълай съ нами, что хочешь».

Видъ прови усповойль Омара. Ему жаль было, что онъ прибътъ въ насилию.

<sup>1)</sup> Нъкоторыя суры Корана, собраннаго, какъ извъстно, Зейдомъ, сыномъ Табита, носятъ непонятныя заглавія: АЛР الر АЛМР الر Тһ н т. п. Смыслъ этихъ сокращеній былъ непонятенъ еще въ первомъ въкъ гижры. Въроятнъе всего, это иниціалы или сокращенія именъ тъхъ лицъ, которымъ принадлежали записи суръ, внесенныхъ Зейдомъ-ибнъ-Табитомъ въ редактированный имъ Коранъ. Таково инъніе Нельдеке (Geschichte des Qorans, Гётт. 1860, стр. 215), и согласно его толкованію АЛР الزير الر (Зобейръ), Тһ الخيرة الرحمن المحاص Коранъ половина можетъ значить بن العاص (Кобдоррахманъ), въ отрая половина можетъ значить установанный ихъ коранъ-Асъ) и т. д.—А. Кр.



«Дайте мит листь, который—мит слышалось—вы только что читали», спазаль онь. «Я хочу посмотрёть, о чемъ толкуеть Мохаммедь».

— «Мы не сивемъ дать его тебъ въ руки», отвътила Фатыма.

«Не бойтесь начего! Клянусь встин нашими богами, я вамъ его возвращу, когда прочту».

— «Нѣтъ, братъ, ты нечистъ, а только чистые могутъ прикасаться къ этому листу».

Омаръ пошелъ, умылся, и только тогда сестра дала ему листъ. Прочитавши нъсколько стиховъ, Омаръ воскликнулъ: «Какъ это прекрасно! Какъ возвышенно!» Тогда вышелъ изъ своей засады Хаббабъ, передалъто, что Пророкъ сказалъ наканунъ, и заклиналъ Омара принять исламъ.

— «Я такъ и сдълаю», отвътиль Омаръ: «гдъ я могу найти Мохаимеда?»—«Онъ и многіе его послъдователи, сказаль Хаббабъ, сидять теперь въ домъ 'Аркама недалеко отъ горы Сафа». Омаръ отправился туда и постучался въ дверь. Одинъ изъ присутствующихъ посмотрълъ въ щелку. чтобы узнать, кто идетъ; въ ужасъ онъ отскочилъ и закричалъ: «О Пророкъ, тамъ Омаръ, и при немъ мечъ!»—«Пусть войдетъ!» сказалъ камза, дядя Пророка, за нъсколько дней передъ этимъ принявшій исламъ и впослъдствіи заслужившій прозвище «Божій левъ»: «если онъ пришелъ съ мирными намъреніями, то мы обойдемся съ нимъ хорошо, а если пътъ, то мы его убъемъ его же собственнымъ мечемъ»—«Пусть войдеть!» сказалъ тогда Мохаммедъ. Открыли дверь; Мохаммедъ прямо подошелъ къ Омару, взялъ его за платье и воскликнулъ: «Тебъ не суждено упорствовать въ беззаконіи до конца и быть постигнуту злой участью».— «Посланникъ Божій», сказалъ Омаръ, «я и пришелъ къ тебъ заявить, что я върую въ Аллаха и въ его пророка».

Этотъ живой и драматическій разсказъ долженъ быть, конечно, высоко поставленъ въ смыслѣ легенды; но, какъ показывають новъйшія изслъдованія, его ужъ нельзя принимать, какъ исторію. Это—лишь легенда, придуманная отчасти для того, чтобы представить обращеніе Омара болье поразительнымъ, отчасти для того, чтобы показать на его обращеніи высоту Корана. Та же цъль, та же тенденція содержится и въ другомъ пре-

даніи, которое представляется болье старымь, чыть предыдущее. Въ этомъ другомъ преданіи Омаръ самъ разсказываеть, что однажды онъ вышель съ целью оказать Пророку сопротивленіе (онъ этими словами хочеть, вёроятно, сказать: «съ целью поспорить съ нимъ») и услышаль, какъ Мохаммедъ, вблизи Ба'бы, произносить начало 69 суры. Ему понравились тъ слова, которыя онъ слышаль и онъ подумаль про себя: «Это поэть». Мохаммедъ дошель до стиха: «Это речь не поэта; въ васъ мало вёры».—
«Я полумаль», говорить Омаръ, «что онъ не поэть, а колдунь, потому что знаеть мои мысли». А Мохаммедъ продолжаль: «И это речь не колдуна» и т. д. Въ эту минуту вёра пустила глубокіе корни въ моемъ сердцё» 1).

Есть и третье преданіе по поводу обращенія Омара, и оно еще проше. Не стоить, однако, приводить его здёсь, потому-что по своему направленію оно согласуется съ двумя предыдущими э); отмътимъ лучше, что благонамъренные изобрътатели этихъ сказаній упустили изъ виду одно обстоятельство: отвровенія Мохаммеда были всёмь достаточно извёстны; поэтому, безъ всякаго сомнёнія, Омаръ впервые услышаль ихъ не на пятый годъ Мохаммедова посланничества. Обращение Омара не было внезапнымъ; и даже можно сомивваться, былъ ли онъ когда-нибудь такимъ пламеннымъ противникомъ новой въры, какимъ его представляють преданія: въдь шуринъ его Са'йдъ впоследствии публично заявиль съ высоты каоедры въ Куфъ, что Омаръ утвердиль въ истинной въръ и его и его жену раньше, чёмъ самъ открыто присоединился къ исламу. Дёло, повидимому, было воть въ чемъ: родъ Омара не имълъ желанія стоять за него, если онъ сдълается мусульманиномъ, такъ что Омаръ подвергъ бы свою жизнь опасности, если бы приняль исламь прежде, чемь заручится надежнымь повровителемъ; когда такой нашелся въ лицъ 'Аса ибнъ-Ванля Сагмійца, Омаръ могъ открыто заявить о своихъ чувствахъ в).

<sup>1)</sup> Sprenger II, 89.—A. Ep.

<sup>2)</sup> Сводится оно къ тому, что Омаръ хотълъ пойти ночью въ кабакъ, кабакъ оказался запертъ, Омаръ прошелъ къ Ка'бъ и нечаянно подслушалъ трогательную молитву Мохаммеда. Какъ и двъ предыдущихъ, эта версія также приведена ибнъ-Исхакомъ (въ передачъ ибнъ-Хишама). У Шпренгера см. II, 89—90.—А. Кр.

в) Объ этомъ см. тамъ же у ибнъ-Исхана; также у Бохарія 545.—А. Кр.

Обрашение Омара было чрезвычайно важнымъ: безъ него и безъ Абу - Бекра исламъ, конечно 1), никогда бы не восторжествовалъ 2). Мохаммедъ былъ человъкъ вдохновенный, но ему недоставало правтическаго смысла и энергін. Абу-Бекръ, зато, обладаль первымъ изъ этихъ качествъ; Омаръ-вторымъ; они дополняли Пророка, который безъ нихъ ничего не могь бы сделать; онь, такь сказать, отождествился съ ними и имъль привычку говорить: «я, Абу-Бекръ и Омаръ-мы пошли туда-то и туда-то; — я, Абу-Бекръ и Омаръ — мы пришли оттуда то; — я, Абу-Бекръ и Омаръ-мы сдълали то-то и то-то». Въ свою очередь и они также чувствовали, чего имъ не хватало, и сознавали непостаточность своихъ качествъ. Абу-Бекра привлекали въ Мохаммедъ его энтузіазиъ и оригинальность, а Омара — промъ того — слабость Пророка и потребность въ помощи его, Омара. Въдь это уже тавъ лежить въ природъ человъческой — любить противоположности; человъкъ сильный вщеть и находить божественное именно въ томъ, что слабо: такимъ образомъ мощные и грубые рыцари, съ ногъ до головы закованные въ даты, дюбили преклоняться, особенно, передъ млиденцемъ на рукахъ Дъвы Марін <sup>в</sup>). Словомъ тріумвирать быль полный: Мохаммедь думаль, Абу-Бекръ говорилъ, Омаръ дъйствовалъ. Во всъхъ случаяхъ, когда человъкъ. говоря за себя самъ, можеть себъ только повредить (а такихъ случаевъ слишкомъ много въ жизни) — слово держалъ Абу-Бекръ и дълаль это примирительномъ духъ и съ непоколебимой твердостью. Надо-ли бывало приказать или пригрозить, нужно-ли было прибъгнуть къ грубой имъ, -Омарь быль какъ разъ такимъ человъкомъ, какой требовался. Мохаммедъ настолько былъ увъренъ въ немъ, что однажды далъ ему полную

 $<sup>^{\</sup>rm I})$  насколько, разум'вется, можно судить по прим'вру неудачныхъ предыдущихъ пяти л'этъ и по дальн'эйшимъ событіямъ, въ которыхъ играетъ роль Омаръ. —  $A\cdot Kp$ .

<sup>\*)</sup> Таково мивніе и ІІІ пренгера—І, 371. Вообще ІІІ пренгеръ смотрить на Омара, какъ на истиннаго основателя ислама (II, 86). Болье умъренное мивніе у А. Мюллера (русск. пер., І, 318).—А. Кр.

<sup>3)</sup> Абу:-Бекръ регулировалъ непостоянный духъ Мохаммеда, давалъ его идеямъ нравственное скрвпленіе, выступалъ съ рѣчью предъ другими въ тѣхъ случаяхъ, гдѣ нужна была извѣстная дипломатическая тонкость (это Дози подчеркиваетъ далѣе); Омаръ выдвигался въ тѣхъ случаяхъ, гдѣ требовалась его сила и энергія.—1. Кр.

волю дъйствовать, когда въ Мединъ обнаружился мятежный духъ въ его собственномъ харемъ. И Омаръ, по хозяйски, сумълъ опять водворить покорность: его грубый голосъ и палка произвели больше вліянія на изящныхъ обитательниць харема, что божественныя внушенія самого Пророка. Даже на Мохаммедовы откровенія вліяніе Омара было сильно; онъ сознавался, что нъкоторыя повельнія были ниспосланы съ небесъ посль того, когда онъ указаль Пророку на ихъ необходимость 1); конечно, такое обстоятельство должно было бы породить въ втрующей душт Омара, да и во всталь втрующихъ мусульманскихъ душахъ, извъстныя сомнівнія насчеть божественнаго происхожденія пророческихъ откровеній, если-бы только втрующая душа могла когда-нибудь въ подобныхъ случаяхъ мыслить и разсуждать.

Итакъ среди первыхъ последователей Мохаммеда оказались люди в талантивые и мыслящіе, но они не принадлежали къ наиболье высожимъ вругамъ общества; большую часть мусульманъ составили, наоборотъ, люди низшихъ круговъ 2). Къ тому же, самое число сторонниковъ Мохаммеда было врайне незначительно; въ той поръ, когда обратился Омаръ, миъ было никавъ не болъе 52 человъвъ в). Общая же масса мекканцевъ (да при данныхъ обстоятельствахъ иначе и быть не могло) отнеслась въ новому ученію совстить равнодушно. Опо не заключало въ себт ничего новаго, до сихъ поръ неизвъстнаго, и такимъ образомъ лишено было той притягательной силы, которая придается новизною и оригинальностью. Въ самомъ дълъ, это былъ все тотъ же ханифизмъ; да и самъ Мохамиедъ даваль себъ и своимъ послъдователямъ имя «ханифъ», или «мослимъ» (повинующійся), обозначая этимъ словомъ того человъка, который отдается Богу и подчиняется его веленіямь, какь бы странны, суровы и притеснительны на казались они; повидимому это наименованіе «мослимъ» давали себъ ужъ и прежде ханифы 4), Мекканцы, какъ мы могли ужъ это видъть наъ преданія про обращеніе Омара, обывновенно называли върующихъ

<sup>1) &</sup>quot;Тафсіръ" Та'лаби 2, 119. У Шпренгера см. II, 84—85.—А. Кр.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Ужъ одно это обстоятельство, а тъмъ болъе — пропаганда ислама среди рабовъ, должны были дискредитировать новое ученіе въ глазахъ аристократіи. — A. Kp.

 $<sup>^{3}</sup>$ ) Больше,—въдь въ Абиссинію бъжало 101 (мужчинъ 83).— $A.\ Kp.$ 

<sup>•)</sup> Ппренгеръ I, 71, 74.—A. Кр.

сабейцами (одинъ изъ видовъ ханифства, какъ было сказано, также носиль имя сабейцевъ - авразмовыхъ). Единственное новшество Мохаммедовой втры, по крайней мтрт въ томъ видт, въ какомъ она явилась на первыхъ порахъ (потому-что Проровъ развиль ее ужъ позже и постепенно) — состоядо вь томъ, что Мохаммедъ объявляль себя посланнякомъ Божьимъ; но это и быль какь разъ пункть, котораго не могли принять люди, противъ ханифства нечего не имъвшіе; тогда какъ другіе находили полобное притязаніе прямо смішнымь. Не всі, впрочемь, судням о Пророкі одинаково: нъкоторые имъли сострадание въ этому бъдному, бользненному человъку и желали помочь ему лъкарствами; другіе принимали его за колдуна, или за обманщика, самозванца; иные, наконецъ, считали его за помъщаннаго, и число насмъхающихся было велико. — «Гляньте-ка, воть идеть сынъ Аблаллаха. поторый несеть намъ въсти съ неба», говорили люди, завидъвъ его 1). Что же касается мекканской аристократіи, которая состояда приблизительно изъ 25 лицъ и правила менканской республикой, — если только можно говорить о правительствъ въ Менкъ, потому-что въ томъ смыслъ, въ какомъ мы принимаемъ слово «правительство», въ Меккъ правительства было не больше. чъмъ у бедупновъ, — то этой аристократіи вся дъятельность Мохамиеда показалась опасною. Съ той проницательностью, которая свойственна, въроятно, всёмъ одигархіямъ, мекканская знать, повидимому, поняда съ начада же, раньше даже, пожалуй, чъмъ это поняль самъ Мохамиедъ, что торжество новаго ученія явится также сигналомъ для общественнаго и государственнаго переворота. Въдь если-бы народъ ръшаль когда-нибудь жить не для этой, а для загробной жизни, то вліяніе мекканской знати само собой должно было-бы уступить вліянію того, кто оказывался представителемъ Бога на землъ, а не трудно было понять, что этоть не ограничится притязаніями на одни только ключи отъ неба, но потребуеть себв и мірского скипетра. Среди мекканскихъ аристократовъ можно было найти людей съ благороднымъ и замъчательнымъ характеромъ, съ глубоко проницательнымъ умомъ. Тавъ, шейхъ Омейядовъ, Абу-Софианъ — ابو سفيان — наиболье

<sup>1)</sup> Арабъ къ насмъщкамъ чрезвычайно чувствителенъ, и насмъщливое отношеніе къ Мохаммеду являлось немалой помъхой для увеличенія числа его сторонниковъ. А. Кр.



значетельный человъкъ въ Меккъ, родоначальникъ булушихъ дамасскихъ халифовъ, быль типичнымъ представителемъ старо-арабской знати, по своему уму, умеренности и достоинству. Къ новому исламу онъ относился не съ ненавистью - это онъ предоставляль страстямъ своей жены Хинды -но смотръвъ на него свысока и преврительно. По отношению къ Мохаммеду онь соблюдаль вибшнія правила віжливости, какь это ділають хорошо воспитанные вельможи по отношению къ темъ, кто ниже ихъ, но втайнъ онъ строилъ козни противъ Мохаммеда и не благоволилъ къ тъмъ членамъ своего рода, которые приняли исламъ. Шейхъ рода Maxsvmoba, превосходившаго всв прочіе своею численностью и богатствами, хотя никакъ не знатностью, Валидъ ибнъ-Могира—وليد بن مغيرة —быль одникь изъ нанболье ярыхь враговь новой вбры; но это быль, вь то же время, человыхь عثمان بن — благородный и рыцарь. Когда энтузіасть Османь-ибнь-Маз'ўнь — лишенный всякаго покровительства, обратился въ нему съ просьбой о помощи, ибнъ-Могира раскрыль ему двери своего дома, предоставляя полную свободу думать и поступать какъ хочетъ, и объявиль повсюду, что за всякую обиду, какую кто-либо причинить принятому имъ подъ свое покровительство ибнъ-Маз'уну, онъ будеть смотръть, какъ на обиду свою личную. Онъ хотълъ оспаринать новое ученіе, но не грубой силой, а путемъ убъщенія; для этого онъ окружиль себя людьми даровитыми и свёдущими и ръшилъ уличить Мохаммеда въ самозванствъ и противоръчіи. Въ такомъ человъкъ Пророкъ нашелъ себъ противника очень опаснаго и заявиль ему въ отвъть, что для него уготовано мъсто въ самой глубинъ ада 1). Но это откровеніе вызвало крайнія насмішки со стороны мекканцевъ, потому-что въ немъ число адскихъ стражей было ограничено девятнадцатью; одинъ изъ жителей Мекки <sup>2</sup>) прямо крикнуль, что онъ одинъ готовъ раздедаться съ семнадцатью и вполне убъжденъ, что кто-нибудь другой возьметь на себя двухъ остальныхъ.

<sup>3)</sup> силачъ Абуль-Ашаддъ; его поддержаль Абу-Джахль. По преданію, къ нвиъ обращенъ отвътъ Пророка LXXIV, 31—34 (если онъ не мединскій).—А. Кр.



<sup>1)</sup> Въ суръ LXXIV (стихъ 26) ибнъ-Могиръ объщано отдъление преисподней садар, охраняемое (ст. 30) девятнадцатью ангелами-стражами. По нъкоторымъ комментаріямъ къ нбнъ - Могиръ относится также сура СІV ("Хулитель"), гдъ "хулителю - клеветнику" возвъщается другое отдъленіе ада—"сокрушилище" المحلة hómana.—А. Кр.

Въ веду непріязненныхъ отношеній со стороны знати в невърія нля, если кому угодно, здраваго смысла огромнаго большинства насмышливыхъ согражданъ Мекки. Мохаммевъ находился въ очень ватруднительномъ подоженія. Первые его шаги были совстить скромны: пророкомъ онъ сначала еще не объявляль себя громогласно, а только старался потихоньку пріобрътать себъ привержениевъ. Но когда на четвертый или пятый голъ, онъ получиль съ неба приказаніе открыто обнародовать свое ученіе, то немодленно разразилась буря. Въдь пылкій проповъдникъ новаго ученія нападаль на идоловъ — на государственную релягію, какъ ны сказали бы теперь. — в аристократія, понятно, не могла уже оставаться безучастной зрительницей. Власть ея, впрочемъ, не шла черезчуръ далеко; въ свободномъ государствъ, подобномъ Меквъ, гдъ каждый жатель пользовался покровительствомъ своего рода, никто другой, кромъ родового старъйшины, не могъ ограничнъ свободу личности. Знативйшіе менканцы отправились, поэтому, яв Абу-Талибу, дядъ и естественному покровителю Мохамиеда, и обратились съ просьбой, чтобы онъ или принудилъ племянника молчать, или лишиль его своего покровительства. Абу-Та́либъ въ очень учтивыхъ выраженіяхъ отплониль и то и другое требование: пристрастия-то къ новой въръ у него никавъ не было, онъ такъ до конца и не принялъ ея; но его честное и своболодюбивое сердце не могло допустить того, чтобы кому-нибудь воспрещено было высказывать свои убъжденія. Этому своему правилу онъ останся до конца върент 1). Правда, когда знатные мекканцы впослъдствів вновь обратились въ нему съ требованіемъ и на этоть разъ не только ужъ требовали, но и грозили, Абу-Талибъ встревожился и горячо просиль племянника избавить своихъ родичей оть бъдствій междуусобія. Мохаммедъ, полный въры, которая его одушевляла, отвътиль дядъ: «Клянусь Аллахомъ! Если-бы мит въ правую руку положили солице, а въ лъкую луну подъ условіемъ отказаться отъ этого великаго предпріятія, прежде чъмъ Богъ даруеть ему торжество, и сказали, что, если и не послушаюсь, то самъ погибну, я все-таки не покинулъ бы своего дъла!» Сказавши это,

<sup>1)</sup> Цодобно Абу-Та́либу разсуждали и прочіе члены рода Ха́шимова بنو هانثم, которые не вѣровали въ Мохамиеда. Только другой дядя Мохамиеда.—Абу-Ля́хабъ— أبو لهب, съ цервыхъ же дней вызвавшій проклятіе новаго пророка (с. СХІ), оказался прямымъ врагомъ для племянника.— А. Кр.



Мохаммедъ расплакался и пошелъ. Тогда Абу-Талибъ позвалъ своего племянника назадъ и сказалъ: «Проповъдуй, что хочешь! Я не лишу тебя моего покровительства, клянусь тебъ!»

Какъ бы то ни было, Абу-Та́либъ могъ своимъ покровительствомъ OXPAHATE DIEMAHHERA, BCC-TARE, TOLERO OTE CMCPTE; ESCABETE EC CO отъ насмъщекъ и оскорбленій онъ не могь. А за ними дело не стало. Когда Мохаммедъ произносниъ стихи изъ своего Корана, подходимъ втонибудь изъ мекканцевъ и начиналь разсказывать басию, другой читаль стихотвореніе, третій начиналь играть вакую-нибудь мелодію; въ Пророка швыряли и грязью; одникь словомъ, прибъгали ко всякаго рода грубымъ и низвимъ средствамъ, чтобы его оскорбить и помучить. Но что, конечно, огорчало Моханиеда наибольше, такъ это то обстоятельство, что его проповъди оставались совстиъ безъ последствій. Онъ пытался внушить скоптикамъ страхъ, угрожвя имъ наказаними въ другомъ мірв или даже въ этомъ; въ данномъ случав онъ исходиль изъ того правильнаго по себъ положенія, что именно страхъ предъ будущимъ производить на массу наибольшее впечативніе. Однако, что насается меннанцевь, то на нихь эти угрозы совствив не дъйствовали. Возвъщая менканцамъ божьи кары, которыя, по словамъ Мохаммеда, должны были здёсь же ихъ постигнуть и которыя, какъ оказывалось, никого не постигали, Мохамиедъ дълаль себя только смъщнымъ; угрожать же мекканцамъ муками загробными было совершенно безполезно, потому-что въ загробную жизнь они не върили. Напрасно Проровъ старанся наменить ихъ возаренія на этоть предметь; напрасно прибъгаль онъ во всякаго рода страннымъ, на ихъ взглядъ, и даже грубоватымъ доказательствамъ съ цълью увършть ихъ въ безсмертів души; и разъ онъ ихъ не убъдиль на этой почвъ, всъ его описанія ада, какимъ бы страшнымъ ни желаль онъ представить этотъ адъ, могли двиствовать на мекканцевъ никакъ не больше, чемъ его повъствованія о прежнихъ народахъ, которые постигла Божья кара за то, что они не послушали посланныхъ къ нимъ пророковъ. Повъствованія эти, составляющія важную часть Корана, принесли Мохамиеду скоръе вредъ, чъмъ пользу. Большей частью это тъ же разсказы, которые оказываются и въ Ветхомъ Завътъ; но такъ-какъ Мохаммедъ Библін не зналъ, то выслушиваль еврейскія предація отъ другихъ лицъ, которыя были, повидимому, израндытянами болье или менье еретического толка, а затымы излагалы эти преданія по своему. Способы, посредствомы котораго Мохаммеды усванвалы себь эти преданія, никакы не могы ускользнуть оты вниманія менканцевы, и они нарочно призывали евреевы, чтобы уличить самозваннаго пророка вы поддыли библейской исторіи или вы незнаніи ем 1).

Такимъ образомъ, великое дѣло впередъ не двигалось, а въ то же время тѣ изъ обращенныхъ, которые не вмѣли сильныхъ покровителей, и въ особенности рабы и женщины, могли подвергаться преслѣдованіямъ и грубому насилію. Нѣсколько рабовъ и рабынь должны были за свою твердую вѣру заплатить смертью и, такимъ образомъ, явились первыми мучениками ислама, другіе были выкуплены Абу-Бекромъ; самъ Мохаммедъ этого сдѣлать не могь, потому-что его денежныя обстоятельства ухудшились. Оказались и такіе, притомъ не только среди рабовъ, которые отреклись отъ ислама 2). Въ виду этого самъ Мохаммедъ тѣмъ мусульманамъ, которынъ навболѣе приходилось терпѣть, посовѣтовалъ (615) покинуть Мекку и выселиться въ христіанскую Абиссипію 3). Они уѣхали 4); но Мохаммедъ почувствовалъ себя одинокимъ, и положеніе его въ Меккъ 5) сдѣлалось такимъ печальнымъ, что онъ допустилъ мекканской знати вовлечь себя въ

<sup>1)</sup> Факта своихъ сношеній съ свреями и христіанами Мохаммедъ не отвергаль прямо, но свои библейскія преданія все же считаль за откровенія отъ Бога. Когда его обвиняли въ ночныхъ бесёдахъ съ однимъ христіаниномъ, которыя онъ утромъ якобы повторяеть въ видѣ суръ (срв. Кор. XVI, 105 и XXV, 5—6), онъ отвѣчалъ: "языкъ того человѣка иностранный, а между тѣмъ мой Коранъ—чистая арабская рѣчь" (о чистотѣ рѣчи срв. еще XXVI, 195 и XLVI—11). Вейль, предполагая, что выдавать за откровенія тѣ библейскія легенды, которыя были разсказаны живыми людьми, нельзя безсознательно, видитъ въ этомъ поступкъ Мохаммеда не самообманъ, а умышленное лукавство, единственное черное пятно въ чистомъ, безупречномъ первомъ періодѣ дѣятельности Мохаммеда. Другіе изслѣдователи совершенно есновательно находять, что у болѣзненнаго, истерійнаго человѣка возможенъ и здѣсь самообманъ.—А. Кр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Притворное отреченіе отъ ислама, нъчто вродъ reservatio mentalis, было разръшено для невольниковъ-мусульманъ самимъ Мохаммедомъ.—А. Кр.

<sup>3)</sup> Абиссинцы были не такъ давно врагами мекканцевъ, а ихъ христіанскую религію Мохаммедъ принималъ за тожественную со своей (Кор. XXIX, 45).—А. Кр.

<sup>4)</sup> Сперва, такъ сказать, для развъдокъ, ихъ убъжало туда всего 11 человъкъ.-A.  $\mathit{Kp}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$ ) гд $^{\pm}$ , разум $^{\pm}$ ется, не могли отнестись без $^{\pm}$  раздраженія  $^{\kappa}$ ъ его сношеніям $^{\circ}$ со старинными врагами Мекки.—A. Kp.

спълку. Знати не нужно было, чтобы Мохамедъ призналь Хобаля, который быль, такь сказать, богомь самой Мекки: это-то для нея было безразлично; но ей желалось, чтобы Моханиедь призналь божества наиболье сильныхъ сосъднихъ племенъ; а именно богиню Аль-Латъ, Оззу и Манатъ. Въ самомъ дълъ, для мекканцевъ это былъ вопросъ жизни и смерти. Они въдь должны были жить въ согласіи съ окрестными племенами, а для этого первымъ условіемъ было признавать ихъ главныя божества. Если-бы мекканцы этого не соблюдали, то повсюду оказалесь-бы закрытыми дороги для ихъ каравановъ, а такъ-какъ священная земля, на которой находилась Мекка, принадлежала въ сущности всемъ союзнымъ племенамъ, то менканцы подвергались даже опасности быть изгнанными. Такъ и въ Коранть 1) они говорять Мохамиеду: «Если мы примемъ твое ученіе, то насъ выгонять изъ нашей земли». Воть почему они, изъ чисто политическихъ расчетовъ, а никакъ не изъ привязанности къ идоламъ, предложили Мохаммеду, чтобъ онъ призналь упомянутыхъ трехъ ндоловъ, и дали объщаніе, что если онъ это сдёлаеть, то и они въ свою очередь признають его за посланника Божія. Въ концъ концовъ Мохамиедъ (615) имълъ слабость согласиться на это 2), и ему была ниспослана въ откровеніи особая сура (LIII 3), которую онъ и прочиталь передъ собравшимися мекканцами; тамъ были слъдующіе стихи:

Видите-ли вы 4) аль-Лать и 'Оззу
И еще Манать — третью?
Это благородные Гараниям 5),
На заступничество которыхъ дъйствительно можно надъяться.

<sup>1)</sup> Cypa 28, cr. 57.

<sup>\*)</sup> Обстоятельства этой сдёлки разсказаны въ "Табакатахъ" Ибнъ-Са'да и въ "Исторіи" Табари. См. у Мьюра въ его The life of Mahomet II, 150 сл.; у Шпренгера II, 1-я глава; у Нельдеке: Gesch. d. Qor., 78—81.—А. Кр.

<sup>\*)</sup> Дози выражается не точно: въ нынфшней LIII сурф (въ стихахъ 19—22) есть только последніе отзвуки всей этой исторіи, а именно—ужъ обличеніе Пророка противъ названныхъ трехъ идоловъ.—А. Kp.

 $<sup>^{4})=</sup>$  поразиыслили-ли вы про.— A.~ Kp.

<sup>5)</sup> Слово это (ед. ч. عَرَيْتُونَ н عَرَيْتُهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ ال

А когда Моханиедъ произнесъ послъднія слова суры: «Простритесь передъ Аллахомъ и поклонитесь ему», всь такъ и сдълали и коснулись земли дбами.

Мохаммедъ восторжествовадъ! Вся Мекка признада его за посланника Божія. Но для этой побъды онъ пожертвоваль своимь завътнъйшимъ и святымъ убъщденіемъ; онъ отрежся отъ самой основы своего ученія. Его старые противники могии только презирать его, его испренніе приверженцы пошатнулись въ своей въръ. Онъ долженъ быль замътить это вскоръ же, и совъсть въ немъ заговорила. По преданію, это случилось будто-бы немедленно; преданіе говорить, что сейчась же явился въ Пророку Гавріняъ, произнесъ ему укоръ, и Мохаммедъ на слъдующій день ввяль назадь свои злополучныя слова 1). Несправедливо было-бы требовать, чтобы преданіе пов'єствовало объ этомъ мначе: достаточнымъ униженіемъ для богослововъ является ужъ одно то, что они должны допустить эту ошибку со стороны Мохаммеда; многіе благочестивые авторы я вовсе обходять ее молчаніемъ, другіе полагають, что голосу Мохаммеда могь подражать діаволь, большенство же позднійших інсателей совсімь отряцають это сообщеніе; но есть много основаній думать, что прежде, чтых Моханиедь отназался оть своихъ словъ, которыми призналь было идоловъ, прошло порядочное количество времени; въдь тъ последователи Мохамиеда. которые удалились въ Абиссинію, вернулись назадъ на родину, когда до

изводя здёсь сближеніе съ лебедями греческой и германской мисологіи. Мохаммедъ, мей думаєтся, умышленно выбраль такое крайне двусмысленное и непонятное слово, потому что употребить слово божество онъ не могъ. Это то, что мы называемъ ісзуитствомъ. Подъ Гараниками каждый могъ понимать, что хотъль: прилагаясь къ божествамъ, это слово, собственно, ничего не означало.

<sup>1)</sup> Онъ заявиль передъ корейшитами, что его соблазниль діаволь, и назваль вівру въ этихъ мнимыхъ "дочерей Аллаха" нелівпостью:

أفرأينم اللات والعزّى ومناة الثالثة الأخرى ولكم الذكر وله الانثى

<sup>&</sup>quot;Поразимслили ли вы объ аль-Латъ и 'Оззъ

<sup>&</sup>quot;И еще о третьей-Манать?

<sup>&</sup>quot;Неужели у васъ дъти мужскаго пола, а у Него-женскаго пола? — См. Кор. LIII, 19—21.—А. Бр.

нихъ дошелъ слухъ, что между Мохаммедонъ и его земликами состоялось примиреніе; но это мавъстіе, конечно, не дошло-бы до нихъ, еслибъ Мохаммедъ свою ошибку созналъ и исправилъ немедленно.

Эта неудачная попытка примереться, понятно, еще болье обозледа менванцевъ. Бъглецы, вернувшиеся изъ Абиссинии, испытали это на себъ: со многими изъ нехъ поступели пруго и подвергли пыткамъ, и понадобидось новое бъгство въ Абиссинію 1). Что-же касается Мохамиела, то его котълн бы изгнать или убить, но твердость его родичей ившала исполнить такой щанъ. Наконецъ на нихъ-хишиметовъ (въ 617 г.) было, такъ сказать, надожено отдучение; всь остальные корейшиты письменно обязанись другь передъ другомъ не заключать съ хашимитами браковъ, не нивть съ наин сношеній и не оказывать имъ никакой защаты <sup>2</sup>). Пля трхь это была большая брда; съ этихь порь родь Хашима не могь ужъ присоединеться къ корейшитскимъ караванамъ, а чтобы снарядеть свой собственный каравань и охранять его самостоятельно-на это V XAMENITOR'S HE OSIO ROCTATORIO HE CDERCTES, HE CELS; OHE, SHRYETS, потеряли свой кусовъ завба, и въ таковъ положение они находились въ теченіе двухъ наи трехъ авть, пока, наконець, не состоялось соглашеніе <sup>в</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ-какъ после того мы не видимъ новыхъ обращеній, то нужно думать, что родственники Мохаммеда приняли передъ корейшитами обязательство не допускать Мохаммеда до пріобретенія новыхъ последователей. Относить это событіє надо къ 619 году.—A. Kp.



<sup>1)</sup> Всего ушло 101 человъкъ, и они, кромъ нъкоторыхъ, оставались въ Абнссиніи до 7-го года хижры. Но въ несчастномъ положеніи Мохаммеда счастинный случай доставиль ему новаго сильнаго послъдователя: знатный мекканецъ. извъстный подъ насмъщливымъ прозвищемъ Абу-Джахль ابو جها ("отецъ невъмества"), издъваясь надъ Мохаммедомъ незадолго до прихода его дяди Хамзы, позволилъ себъ такія выходки, которыя Хамза счелъ за оскорбленіе семейной чести; въ негодованіи онъ объявилъ себя послъдователемъ Пророка и затъмъ ужъ не отрежся отъ ислама. Еще важнъе было тогда (615) обращеніе Омара, о которомъ разсказано выше. Когда Омаръ присоединился, то, по его настоянію, мусульмане стали отправлять свои молитвы ужъ не въ частномъ домъ, какъ было до сихъ поръ, а публично у Ка'бы. Хотя злость и издъвательства корейшитовъ усплились, но въсъ Пророка среди нихъ несомнънно поднялся.—А. Кр.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Исключеніе было сд $^{2}$ лано для Абу-Ляхаба.-A.  $\mathit{Kp}$ .

Немного времени спусти Мохамменъ липпился своей жены Хапиджи и своего диди Абу-Талиба 1). Этотъ последній ударь быль для Пророка особенно чувствителенъ: теперь у него ужъ не было защитника. Такивъ образомъ онъ обыкновенно сидълъ у себя дома, потому-что болье, чъмъ когда-либо, онъ могь подвергнуться оскорбленіямъ со стороны своихъ земляковъ. Покровителемъ Мохаммеда въ эту пору сдълался его дяди Абу-Ляхабъ 2); въ новому ученію онъ чувствоваль, пожалуй, смертельную вражду, но охранить личную свободу членовъ своего рода в) было для его сердца важите, чтыт прочее. «Ходи, куда хочешь», сказаль онъ своему племяннику, «дълай, что тебъ заблагоразсудится, -- точь въ точь какъ это было при жизни моего покойнаго брата; клянусь тебъ Аллахомъ, что пока я живъ, тебя не тронуть!» Большинство корейшитовъ находило такой способъ дъйствія заслуживающимъ почтенія и справедливымъ; но двумъ изъ наиболъе ожесточенныхъ враговъ Мохаммеда удалось таки найти средство. -охви ада , станникиови йоат адот не-стиновол А » : эрвни обай атуновои идотр дится твой покойный отець?» спросили они Абу-Ляхаба. Абу-Ляхабь пошель объ этомъ справиться у Мохаммеда. Тотъ даль ему двусмысленный отвътъ: «со своими родичами». Абу-Ляхабъ, вполив усполовиный этими словами, отыскаять обоихъ враговъ своего племянинка и сообщиль имъ, что сказаль Мохаммедъ. — «Ну, да конечно!» — возразили они; «только это значить, въдь, что твой отецъ въ аду». Вернувшись опять въ Мохамиеду, Абу-Ляхабъ спросиль: «Какъ! ты думаешь, что мой отецъ въ аду?» На такой точный вопросъ Мохамиедъ вынужденъ быль дать одинаково точный отвътъ. Это служитъ къ его чести, потому что, искренно выражая въ данномъ случав свое убъжденіе, онъ твиъ самымъ лишался послъдняго покровителя и подвергаль опасности собственную свою жизнь.

Онъ попытался найти себъ поддержку и приверженцевъ въ другомъ иъстъ; съ этой цълью онъ, со своимъ пріемнымъ сыномъ Зейдомъ, отправился въ сосъдній городокъ Танфъ. Прибывши туда, онъ навъстилъ пооди-

<sup>&#</sup>x27;) Въ томъ же 619 году. A. Kp.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) потому-что онъ сталъ послъ смерти Абу-Талиба старшимъ въ родъ и, естественно, счелъ нужнымъ держаться родовыхъ обычаевъ.—А. Кр.

<sup>3)</sup> въ которомъ опъ сдёлался главою.—А. Кр.

ночить трехъ братьевъ, которые пользовались наибольшимъ вліяніемъ въ городъ, и попытался привлечь ихъ на свою сторону. Но они отвътили только жестокини насившивами. Одинъ изъ нихъ сказаль: «Если-бы Аллахъ хотълъ послать пророка, то неужели онъ не могъ-бы найти кого-инбудь получше тебя?». Другой заявиль: «Не хочу больше говорить съ тобою. Въдь если ты, какъ говоришь, посланникъ Божій, то ты для меня слишкомъ высокое лицо, чтобы и смълъ спорить съ тобою; если же, наобороть, ты самозванець, то и думаю, что отвъчать тебъ — ниже моего достоинства». Дъло не ограничилось однимъ этимъ: всъ три брата напустили на Мохаммеда чернь и рабовъ; подъ градомъ камней, Мохаммедъ долженъ былъ, какъ можно скоръе, убъжать изъ Танфа и съ тижелымъ сердценъ вернуться опить въ Мекку.

Когда все это дълалось, прошло ужъ болье десяти лътъ (610—620). Послъдователей Мохаммеда попрежнену было немного '), и все повидимому указывало, что новая религія исчезнеть безслъдно, какъ вдругъ Пророкъ совершенно неожиданно нашель поддержку въ двухъ племенахъ— Авсъ بنو خزرج и Хазраджъ بنو خزرج, которыя къ концу V-го стольтія отняли власть надъ Мединой ') у тамошнихъ племенъ еврейскихъ ').

Мединцы и мекканцы взаимно ненавидѣли другъ друга, потому-что принадлежали къ племенамъ не одинаковаго происхожденія (). Къ ненависти мекканцы присоединяли и презрѣніе, потому-что мединцы были земледѣльцами (), а по миѣнію, свойственному всѣнъ арабамъ, земле-

<sup>5)</sup> Мекка окружена голыми скалами, и потому жители ея, естественно, должны были жить торговлей. Яерибъ, напротивъ, лежить на плодородной почвъ, и насе-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Если исключить тёхъ, которые бёжали въ Абиссинію, то число всёхъ приверженцевъ Пророка равнялось какимъ-нибудь полутораста человёкамъ.—А. Кр.

<sup>9)</sup> Въ то время городъ этотъ назывался Йа́дрибъ (классич. Ятриппа). Имя Медины (عمدينة النّبي = "городъ Пророка") онъ получилъ только посать переселенія туда Мохамиеда.—А. Кр.

<sup>3)</sup> Вольшую часть этихъ евреевъ они себѣ подчинили, но сами ослабдяли себя взаимными раздорами. Съ 583-го года распри авсовъ и хазраджей стала нескончаемой. —  $A \cdot K \rho$ .

<sup>4)</sup> Авсы и хазраджи были арабы южные, йеменцы (вётви племени Аздъ), тогда какъ корейшиты—сёверные арабы; йеменцы (хозаиты) овладёли было также и Меккой, но около 400 г. были изгнаны корейшитами (Косей), и корейшиты продолжали ненавидёть йеменцевъ.— А. Кр.

дъліе было малопочтеннымъ занятіемъ. Кромъ того въ Мединъ было много евреевъ, а такъ-какъ многіе семьи аусовъ и хазраджей, усвомля религію прежнихъ хозяевъ города, находившихся теперь въ положеніи кліентовъ— о то мекканцы имъли большую наклонность считать все населеніе Медины за еврейское, хотя на самомъ дълъ большинство мединцевъ исповъдывало ту же въру, что и мекканцы 1),—и такимъ образомъ мекканцы смотръли на мединцевъ свысока.

Моханиедъ раздъляль предразсудии своихъ соотечественниковъ; но такъ какъ у него ужъ не было надежды обратить къ исламу единоплеменныхъ ему купцовъ и бедунновъ и самую свою жизнь онъ могь считать въ опасности, то онъ слишкомъ вынужденъ былъ забыть всяміе предразсудки и ухватиться за первую попавшуюся помощь, откуда - бы она ни шла.

Проповъдь Мохаммеда уже и раньше производила на многихъ мединцевъ <sup>2</sup>) впечатлъніе; прежде всего, они естественно расположены были находить хорошимъ все то, что мекканцы находили дурнымъ; далъе, подвастные мединцамъ евреи неръдко угрожали имъ пришествіемъ Мессім, который отниметъ у нихъ верховную власть и передастъ евреинъ; поэтому, когда они услышали о Мохаммедъ, что онъ посланникъ Божій, то приняли его за Мессію, ожидаемаго евреими, и основательно ръшили, что благоразумнъе всего будетъ озаботиться, какъ бы евреи не предупредили ихъ, раньше ихъ признавши Мохаммеда за пророкъ станетъ на ихъ сторонъ, и они обратитъ противъ враговъ то самое оружіе, какое враги хотъли направить противъ нихъ. А сверхъ всего этого, Медину терзали безпрерывные раздоры <sup>3</sup>), и ощущалась живая потребность въ покоъ, котораго,

лявшіе ее евреи возд'ялывали поля и пальмовые сады (занимаясь кром'я того и ремеслами). Аусы и хазраджи, овлад'явши Яерибомъ, забрали себ'я лучшія поля и пальмовые сады и продолжали занятіе евреевъ.—A. Kp.

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Кром'в еврейства и язычества въ Медин'в быль распространевъ и ханя-физмъ, и—отчасти—идеи христіанскія. — A . Kp .

 $<sup>^{2}</sup>$ ) которые приходили въ Мекку на ежегодное богомолье и соединенную съ нимъ ярмарку.— $A.\ Kp.$ 

<sup>3)</sup> Междоусобія авсовъ и хазраджей, безпрерывныя съ 593 г., привели къ тому, что авсы обратились къ помощи евреевъ и, съ ихъ содъйствіемъ, разбили

однако, никто до сихъ поръ не могъ доставить городу. Можно было разсчитывать, что Пророкъ водворить миръ.

По всемъ воть этимъ причинамъ 1) мединцы очень были склонны признать Мохаммеда. Начались переговоры 2) и, наконецъ, весною 622 года [во время богомолья и стеченія пилигриммовъ въ Мекку. А. Кр.] состоялись между Мохаммедомъ и главарями Медины переговоры окончательные, въ мъстности, лежавщей на дорогъ изъ Мекки въ Медину, именно тамъ, гдъ дорога съуживается и начинаетъ подниматься вверхъ, образуя уголъ ("aqaба عقبة"). Здъсь и раньше происходили сношенія между мединцами и Мохаммедомъ 3). На этотъ разъ, т.-е. весною 622 года, для окончательнаго соглашенія выбрали ночное время; Моханмеда сопровождаль его дядя 'Аббасъ 4), не въровавшій, впрочемъ, въ божественное посланничество своего племянника. Онъ открыль совъщание, произнося слъдующія слова, которыя, пожалуй, не совстить согласовались съ истиной: «Хазраджи! Вы прислали Моханиеду извъстное вамъ предложение. Онъ принадлежить въ одному изъ дучшихъ родовъ своего племени, и хотя, правда, ивкоторые изъ насъ въ него не вврують, мы всв однако единодушно оказываемъ ему наше покровительство, потому-что онъ хорошаго рода, и мы его родичи. Всв другія предложенія, подобныя вашимъ, Мохаммедь отвергаль, но ваше онь приняль, потому-что у вась есть силы, храбрость, умънье воевать, и бояться арабовъ вамъ нечего. Обдумайте же хорошенько свои наибренія и, когда придсте къ одному опредівменному ръшенію, то ужъ не отступайте отъ мивнія своихъ руководителей и большинства, потому-что самое истинное слово есть и самое лучшее».

<sup>4)</sup> Проныранвый родоначальникъ династін 'Аббасидовъ. - А. Кр.



въ 615 г. хазраджей при Бо Aсb подъ Мединой, и междоусобная вражда обоихъ родственныхъ племенъ еще болbе обострилась.—A. Kp.

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Следовательно, по соображеніямъ, скорее даже политическимъ, чемъ релягіознымъ.—A. Ep.

<sup>2)</sup> Мьюръ (II, 181 сл.) доказываеть, что начало Мохаммедовыхъ сношеній съ вногородными арабами относится еще ко времени интердикта, наложеннаго на хапимитовъ (617—619). По разсчетамъ Шпренгера (II, 526) первые переговоры Мохаммеда съ Нерибцами приходятся на 620-й годъ, и въ самую Медину былъ пославъ миссіонеръ—Мосчабъ сынъ 'Омейра.— А. Кр.

<sup>3)</sup> То была такъ называемая "Первая 'акаба", теперь же состоялась "Вторая 'акаба".—A.  $\mathit{Kp}$ .

На это держаль отвъть одинь изъ мединцевъ: — «Мы выслушали твою ръчь», сказаль онъ: «Клянусь Аллахомъ! есля бъ у насъ была другая цъль, а не та, какую мы указали, то мы это прямо-бы сказали. Но мы искренно ръшили быть върными Мохаммеду и жертвовать за него своей жизнью».

Пророкъ валожилъ имъ тогда суть своего ученія, читая имъ міста изъ Корана, и предложилъ имъ произнести исповіданіе ислама. Они это сділали и поклялись въ вірности; въ порыві энтузіазма они произвели даже такой шумъ, что "Аббасъ принужденъ былъ пригласить ихъ къ молчанію и напомнять, что шуміть — не осторожно. По примітру Інсуса, который избраль себі 12 апостоловъ, Пророкъ назначилъ двінадцать накыбовъ или вождей, послі чего собраніе разошлось.

Это событіє не ускользнуло отъ вниманія мекланцевъ, и на слъдующій день они во множествів явились въ стоянку мединцевъ 1). «Мы узнали», сказали они, «что у васъ въ прошлую ночь было свиданіе съ одинив изв нашихв земляковь, и что вы между прочить, объщались ему и воевать противъ насъ. Намъ это цепріятно, потому-что ибтъ въ Аравія племени, съ которымъ мы желали-бы жить въ большемъ миръ, чъмъ съ вами». Мединцы-язычники, не присутствовавшіе на ночномъ собраніи, быстро поднялись и встить, что было для нихъ свищеннаго, поглялись, что обвинение корейшитовъ ни на чемъ не основано и что они ничего объ этомъ не знають. Съ своей стороны мединцы-мусульмане, лишь только убхаля мекканцы, поторопылись верпуться въ свой родной городъ. За нями, однако, помчалась межканская погоня, и два человъка было перехвачено; однако, одному изъ нихъ удалось проложить себъ путь мечемъ, а другой, пожалуй, попаль въ плънъ, быль связань и привезень въ Мекку; но такъ-какъ у него быль тамъ другъ, съ которымъ онъ быль соединенъ узами гостепрівиства, то онъ вскоръ быль отпущень на свободу.

Тъмъ временемъ меннанскіе мусульмане готовились бъжать. Для ихъ согражданъ было не безразлично видъть, что эти возбужденно настроенные люди, на навихъ они до сихъ поръ смотръли съ презръніемъ, нашли себъ

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Надо вёдь помнить, что дёло происходило во время прихода мединцевъ на годичное богомолье въ Ка бу. — A.  $\mathcal{K}p$ .



точку опоры в сдълансь политической силой, про которую заранъе можно было предсказать, что она будеть враждебной священному городу. Тъмъ не менъе они не смъли сразу-же потопить новую религію въ прови своихъ согражданъ, или лучше сказать, просто не могли сдълать этого, потому что родовыя узы были гораздо сильнъе религіозныхъ и, разъ бы началось междоусобів, можно бъ было предвидіть, что многів изъ языческихь родовъ ополчатся за своихъ мусульманскихъ родичей изъ чувства обязанности. Принілось поэтому стерпіть и смотріть, какъ мусульмане небольшими кучками выбажають изъ Мекки въ Медину; -- никакихъ непреодолимыхъ преградъ имъ не было поставлено 1). Но когда, наконецъ, долженъ быль убхать и Мохаимерь, который оставался ужь одинь съ Абу-Бевромъ и Алісиъ, то была предпринята последняя попытка для отвращенія угрожавшей опасности. Всъ главы корейшитскихъ родовъ за исключеніемъ родичей Мохаммеда собранись въ одномъ домъ, и одинъ изъ присутствовавшихъ открыль засъданіе следующими словами: «Вы видите, до какой крайности дошли обстоятельства. Надо полагать, что въ недалекомъ будущемъ Мохамиедъ, со своими чужеплеменными приверженцами, пойдеть на насъ. Обсудите-жъ это дъло и придумайте, какими средствами отвратить ожидаемую большую непріятность». Сначала было внесено предложеніе заточать Мохаимеда навъки въ тюрьму. Но когда это средство, какъ недостаточное, было отвергнуто, Абу-Джахль—ابوجهل посовътоваль, чтобы каждый родъ выбраль изъ себя по вліятельному лицу; эти лица числомъ одиннадцать, пусть всё сразу нападуть на Мохаимеда и убыють его. «Таинмъ образомъ», заключиль Абу-Джахль, «вина будеть общая для всъхъ родовъ, а покровителямъ Мохаммеда, Бену-Абдъ-Манафамъ, придется за невозможностью првывнить кровную месть ко всёмь, ограничиться вирой, которую мы вполет охотно имъ и выплатимъ».

Предложеніе было принято единодушно, и положеніе Мохаммеда сдівмалось крайне опаснымъ; тодько хитрость могла спасти его; къ ней и прибъгли. Такъ-какъ мекканцы установили за нимъ надзоръ, то онъ далъ

<sup>)</sup> Съ апръля 622 г. въ теченіе двухъ мѣсяцевъ выгѣхало въ Яерибъ 150 человѣкъ, послѣ чего въ Меккѣ, если исключить рабовъ, почти не осталось мусульманъ. Мохаммедъ съ Абу-Бекромъ и Аліемъ оставался до конца. -A. Kp.



Алію свой темно-зеленый плащъ и приказаль ему лечь на его постель; внушивши такимъ образомъ своимъ врагамъ мысль, что онъ - Мохаммедъ спитъ гдв всегда спалъ, и не ускользнеть отъ нихъ, онъ тайкомъ прошелъ къ Абу-Бекру, который уже четыре мъсяца держалъ наготовъ двухъ хорошихъ верблюдовъ и проводника. Оба они черезъ заднее окно покинули жилище Абу - Бекра и спрятались въ одной пещеръ на горъ Тавръ мът по вечерамъ нужную пищу для питанія. Ихъ убъжаще не было отврыто, и мекканцы напрасно объщали награду въ сто верблюдовъ за голову Мохаммеда; бъглецовъ искали не тамъ, гдъ они были, потому что гора Тавръ лежитъ въ направленія, противоположномъ Мединъ, въ разстояніи полутора часа къ югу отъ Мекки. Наконецъ Мохаммедъ и Абу-Бекръ, съ проводникомъ, пустились въ путь и прибыли въ Медину цълыми и невредимыми 2). Три дня спустя къ нимъ присоединился и Алій; за свое участіе въ бъгствъ Мохаммеда онъ просидѣль въ тюрьмъ нѣсколько часовъ 2).

<sup>1)</sup> Коранъ IX, 40.—A. Кр.

<sup>2)</sup> Бъгство Мохаммеда въ Медину (ביר пиджра) является, со временъ халифства Омара, эрой лътосчисленія мохаммеданъ и обыкновенно относится къ 16 іюля 623 г. Лътосчисленіе у мусульманъ лунное; каждые 33 года лунныхъ равняются 32 годамъ солнечныхъ, — поэтому, если мы желаемъ перевести какую-нибудь мусульманскую дату на христіанскую, то мы должны сперва раздълить ея цифру на 33, вычесть полученное частное изъ цифры мусульманской даты и затымъ прибавить 622. Напр., 68-й годъ хижры=68— 68 - 622, т.-е. = 688 г. по Р. Х.— А. Кр.

<sup>3)</sup> Въёздъ Мохаммеда въ Медину былъ торжественнымъ. Онъ былъ признанъ за верховнаго главу значительной общины, которая вскор $\hat{\mathbf{t}}$  обняда собою большинство жителей города, и могъ производить свои реформы. Ему въ это время было 52 года.— A. Kp.

## глава третья.

## Мохаммедъ послъ бъгства.

Постройка мединской мечети. — Биля́ль, первый моззанть. — Побратимство. — Мединскіе враги Мохаммеда. — Откровеніе о священной войнѣ. — Битва при Бадрѣ. — Умерщвленіе Асмы и Абу-Афака. — Бену-Кайнока́. — Пораженіе при 'Оходѣ. — Жены Мохаммеда. — Зейнабъ, жена пріємнаго сына — Зейда. — Случай съ Аншей. — Неудачный походъ мекканцевъ на Медину. — Корейзы. — Договоръ при Ходейбін. — Мохаммедъ пишетъ письма къ чужимъ государямъ. — Паломничество Мохаммеда въ Мекку. — Пораженіе при Мутѣ. — Мекканцы нарушаютъ договоръ. — Выступленіе Мохаммеда противъ Мекки. — Аббасъ и Абу-Софъя́нъ, — обращеніе послѣдняго. — Въвздъ въ Мекку. — Подчиненіе остальной Аравіи. — Мохаммедъ и Таифскіе послы. — Болѣзнь и смерть Мохаммеда.

Первое, что требовалось сделать въ Мединъ, это — установить правильное богослужение. Прежде всего Мохаммедъ объ этомъ и озаботился. Онъ велълъ построить мечеть. Конечно, если ее сравнивать съ теперешними, то она была невелика; но для того времени, когда въ арабскомъ обществъ царила еще простота, она могла сходить за большую и общирную и вполиъ удовлетворяла своему тройному назначению: быть мъстомъ для молитвы, мъстомъ для общественнаго собрания и приемнымъ заломъ 1). Время пяти ежедневныхъ молитвъ возвъщалось моэзвиномъ 2).

 $<sup>^{1})</sup>$  Съ мечетью было непосредственно соединено жилище Пророка и, виослъдствин, его женъ.—А.  $\mathit{Kp}$ .

я) اذان значить извъщеніе, увъдомленіе, المعتقد значить извъщеніе, увъдомленіе, المعتقد значить и причастіе برقد "моъззин"—возвъститель, провозгласитель. У насъ въ Россіи принято неправильное произношеніе: "моэззинъ" — на персидскій или турецкій ладъ.—А. Кр.

Биляль, рабъ изъ Абиссиніи, который въ Меккъ много претерпъль за свою въру, пока его не выкупнаъ Абу-Бекръ 1), былъ первымъ исполнителемъ этой должности; яъ ней онъ былъ особенно пригоденъ вследствіе своего чистаго и сильнаго голоса. Формула, которую ввелъ тогда Пророжь и которая съ тъхъ поръ останась въ употребленіи навсегда, заключается въ следующихъ словахъ: «Богъ великъ (четыре раза), исповедую, что нъть Бога, кромъ Бога (два раза), исповъдую. что Мохамиедъ — посланникъ Божій (два раза), идите на молитву (два раза), идите къ благу (два раза), Богъ великъ (два раза), нътъ Бога, кромъ Бога» 2). Къ призыву на утреннюю молитву прибавляли: «лучше молиться, чёмъ спать» (два раза). Ежедневныя молитвы не обязательно было совершать въ мечети, разрѣшалось молиться и у себя дома; но по пятницамъ въ полдень происходило общественное богослужение въ мечети, которое ни одниъ върующій не могь пропускать безъ уважительных причинь, и въ этоть день, послъ обычныхъ молитвъ, Мохаммедъ обращался въ паствъ съ увъщаніемъ или проповъдью 3).

Кромъ богослуженія было еще иного другихъ предметовъ, которыми должень быль заняться Мохаммедъ. Прежде всего следовало положить конецъ враждъ между двумя племенами, господствовавшими въ Мединъ, — между аусами и хазраджами. Мохаммедъ, правда, не сумълъ прекратить

<sup>1)</sup> Господинъ Бидя́дя — Омейя ибнъ-Ха́ляфъ — вытаскивалъ своего раба въ полдневный жгучій зной за городъ, клалъ его голаго на синну и, наваливши на грудь тяжелый камень, оставлялъ такъ лежать на припекъ. Когда Абу-Бекръ наконецъ выкупилъ Бидя́дя, давши взамѣнъ за него Омейъ кръпкаго раба, Пророкъ произнесъ 92-ю суру: "Ночь. При Бадръ Биля́дь убилъ плъннаго Омейю. Ибнъ-Хиш. 448.— А. Кр.

<sup>3)</sup> Въ области религіозной организаціи мусульманской общины мы туть же должны отмѣтить еще установленіе ежегодной подати (десятины доходовъ) извѣстной подъ именемъ "заки́т" زكون (= "очищеніе") и предназначаемой на религіозныя цѣли.—A. Kp.

совствить эту старинную непріязнь аусовть в хазраджей, но ихть взаимное соперничество ужть не вибло сть тёхть порть своего прежняго значенія, потому-что оба племени подчинились свётской власти Мохаммеда не менте, чтить его власти духовной 1). Вст мединскіе мусульмане получили одно и то же названіе «ансаровт», الأنصار "шли «помощниковт» (т.-е. помощниковть Пророка). Далте следовало предупредить соперничество, которое легко могло бы возникнуть между выходцами изть Мекки (мохаджирами — установиль между ними такть называемое побратимство; каждый изть переселенцевть выбраль себть изть среды мединцевть побратима, и эти отношенія являлись настолько тёсными, что считались болте сильными, что считались болте сильными, что даже родство, потому-что, вть случать смерти побратима, единственнымъ его наследникомъ оказывался другой побратимь 2).

И въ Мединъ у Мохаммеда нашлись враги—тайные, не такіе, которые высказывали свою вражду явно. Мединцы, давшіе великую клятву при 'Акабъ были, пожалуй, представителями значительной части мединцевъ,

<sup>1)</sup> Сначала на Мохаммеда смотръли, какъ на главу духовнаго, но, подъзуясь своямъ духовнымъ авторитетомъ, онъ постепенно могъ регулировать и гражданскія отношенія мусульманъ между собою и мусульманъ къ немусульманамъ; къ нему обращались за судомъ, его ръшенія бывали очень удачны, и такимъ образомъ, благодаря его личнымъ качествамъ, его духовная власть постепенно дълалась и свътской. Цравда, такое вліяніе онъ могъ оказывать главнымъ образомъ лишь на тъхъ мединцевъ, которые приняли исламъ; но въдь такихъ было большинство. Замътимъ при случаъ, что ръшенія, даваемыя Мохаммедомъ, стали впослъдствіи основами мусульманскаго права; они ръдко оригинальны, часто совпадаютъ съ обычаями древнихъ арабовъ и съ установленіями еврейскими, особенно о бракъ.—А. Кр.

<sup>2)</sup> Установленіе это чрезвычайно важно, йотому-что путемъ его и другихъ аналогичныхъ установленій въ основу общественныхъ отношеній была положена религія вместо прежняго начала племенного. Правда, вскор'в єз ислам'в и при ислам'в были признаны и племенныя или родовыя отношенія (и такимъ образомъ, наприм'єръ, посл'є битвы при Бадр'є законъ побратимства и соотв'єтственнаго — неродственнаго — насл'єдованія имущества быль отм'єненъ), такъ что въ теоріи пропов'єдывался принципъ общественнаго устройства новый, а на практик'є сохранялся старый (отсюда, какъ увидимъ, раздоры въ халифат'є при Омейядахъ); тымъ не мен'є новый принципъ сыгралъ очень важную роль и, между прочимъ, овъ ввель въ исламъ дисциплину, вещь неслыханную до т'єхъ поръ для арабовъ.—А. Кр.

однако же не всъхъ; въ городъ было достаточно людей, которые въ несланничество Мохамиеда не върили. Иные изъ нихъ увхали въ Мекку и присоединились из врагамъ Моханмеда; другіе остались въ Мединъ, но отврытаго сопротивленія Пророку не оказываля в даже приняли наружно новую въру; однако, втайнъ, виъ не нравилось поведение ихъ согражданъ, и они дъйствовали противъ Пророка, какъ могли. Они составляли партію недоброжелателей, ажебратьевъ, лицемъровъ, или «притворяющихся» المنافقون (монафикуна), какъ называетъ ихъ Коранъ 1). Но наибольшія затрудненія происходили со стороны евреевъ. Далекій оть того, чтобы относиться нь нимъ враждебно. Мохаимедъ-наоборотъ-старался привлечь ихъ къ себъ. Онъ всегда признаваль божественное происхождение ихъ въроненовъдания; желая доказать свои права на имя Пророка, онъ постоянно ссылался на ихъ священныя книги; свои праздники, посты, свои религозные обряды онъ взяль оть нехъ; во время молятвы върующіе всегда обращались лецемъ по направленію къ Герусалиму, или, другими словами, Герусалимъ быль ихъ «кыбла» قبلة; унилостивляли Бога они особынь днень поста, навъ это дължи еврен; однинъ словомъ, Моханиедъ готовъ былъ дължъ евреямъ всевозножныя уступки, лишь бы они признали его за Пророка. Едва онъ прибыль въ Медину, какъ призналь за ними полную свободу въроисповъданія, равно какъ и мирное владеніе своими ямуществами. Первое время объ стороны относились другь въ другу вполив терпино; мусульнаве ходили въ синагогу, евреи въ мечеть; но вскоръ выяснилось, что между моиссевой върой и исламомъ есть большая разница; евреи не соглашались допустить, чтобы въ ихъ священныхъ квигахъ было предсказано пришествіе Мохаммеда, и Мохаммедъ, желавшій, чтобы они признали именно этоть пункть, все болье и болье раздражался на ихъ упорство въ дан-

<sup>1)</sup> Это были преимущественно люди старые, старъйшины семействъ, и во главъ ихъ стоялъ "Абдалдахъ-ибнъ-Обейй, котораго хазраджи до прихода Мохаммеда собирались было сдълать царемъ. Имъ, конечно, было непріятно, что какой-то чужакъ, пришедшій съ вътру, оттъсниль ихъ на задній планъ, а такъ-какъ релегіознаго увлеченія своихъ молодыхъ согражданъ Мохаммедомъ они не раздъляли, то всъ исламскія установленія были для нихъ прямо несносны, особенно религіозная дисциплина ислама, которая, какъ оказалось позже, вообще для всъхъ арабовъ была невыносима.— А. Кр.



номъ отношенім 1), такъ что въ своихъ откровеніяхъ 2) онъ сталъ именовать ихъ достойными потомками тёхъ древнихъ евреевъ, которые роптали на Монсея, убявали своихъ пророковъ и отвергля своего Мессі ю.Съ тёхъ поръ ужъ больше не было рёчи о прежией снисходительности иъ евреямъ и о подражаніи имъ; виёсто Герусалима «кыблой» опять сдёлалась Мекка; виёсто постовъ еврейскихъ установленъ былъ постъ въ мёсяцъ Рамаданъ сторонъ сдёлались настолько натянутыми, что можно было вскерё ожидать варыва 4).

Мохаимедъ съ перваго же времени по своемъ прибытія въ Медину инталь мысль, какъ бы отоистить мекканцамъ. Онъ не могь осуществить свое желаніе немедленно, потому-что надо было сперва уладить многія другія дѣла, да и мединцы обязались вести за него войну лишь оборонительную, а вовсе не наступательную. Тѣмъ не менѣе едва протекло семь мѣсяцевъ, Мехаимедъ 5) отдаль приказаніе мохаджирамъ 6) напасть на мимо проходившій мекканскій дараванъ 7), и воть послѣдовали

<sup>1)</sup> Кром'в упорства, Мохаммедъ не могъ простить евреямъ и ихъ насм'вшекъ: они постоянно удичали его въ слабомъ знанія Библіи и Талмуда, и Мохаммедъ долженъ быль объявить, что они Священное Писаніе извратили.—А. Кр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Особенно богата нападками на евреевъ II сура Корана ("Корова").

в) Пятенца, а не суббота была назначена праздничнымъ днемъ еще раньше ссоръ съ іудеями.—А. Кр.

<sup>4)</sup> Недовольные изъ жителей Медины завели сношенія съ мекканцами и стали подстрекать ихъ къ войнѣ съ Мохаммедомъ. Но тоть п самъ думаль объ этомъ. Перемъной кыблы Мекка была признана за святыню, къ которой нужно было имѣть доступъ для хаджжа; кромѣ того Пророку нужны были деньги для содержанія множества бѣдняковъ, которымъ онъ далъ пріютъ въ мечети. Раздоръ между обоими городами сѣяли и поэты, вліяніе которыхъ можно сравнить съ нынѣшнимъ вліяніемъ журнальной полемики; чтобы отражать стихотворныя ѣдкія насмѣшки противниковъ, Мохаммедъ (вообще-то не любитель поэзіи) поручилъ тремъ мединскимъ поэтамъ составлять отвѣтныя сатиры.—А. Кр.

въ 623-иъ г., въ священномъ ивсяцѣ раджабѣ.—А. Кр.

 $<sup>^{6}</sup>$ ) подъ начальствомъ 'Абдаллаха-ибнъ-Джахша. — A.  $\mathit{Kp}$ .

<sup>7)</sup> Въ языческой Аравіи временъ Мохаммеда и нъсколько раньше того установился обычай, чтобы въ теченіе четырехъ мѣсяцевъ въ году, когда совершались хажжи въ Мекку и (что важнѣе) ярмарки, наступало прекращеніе вооруженныхъ усобицъ и грабительскихъ набъговъ (срв. treuga Dei въ Европѣ). Караванъ, въ надеждѣ на священный мѣсяцъ, безмятежно шелъ въ Сирію. Везъ онъ кожи, вино и изюмъ (потому-что аравійскій изюмъ считался лучше даже сирійскаго).— А. hp.

откровенія, по которымъ дізалась обязательной священная война «джинад» 1); тімъ, кто будеть убить, обіщался рай. Захвачена была кое-какая добыча, пролита была и кровь 2). Даліве, въ январі 624 года произошла важная битва при Бадрі.

Большой мекканскій караванъ, который шелъ подъ начальствомъ Абу-Софъяна и, осенью 623 года, избіжаль нападеній Мохаммеда, возвращался теперь изъ Сиріи, нагруженный цінными товарами. На этотъ разъ, по мніню Мохаммеда, караванъ уйти не могъ, и Пророкъ приготовился къ нападенію; но такъ-какъ онъ не научился еще держать свои воинственныя намітренія въ тайні, то Абу-Софъянъ получиль увідомленіе еще на сирійской границі. Получивши такое предупрежденіе, Абу-Софъянъ немедленно даль знать въ Мекку, чтобы ему оттуда прислали навстрічу вспомогательный отрядъ, а самъ быстро, хотя и съ предосторожностями, пошель по дорогь, ближайшей къ берегамъ Краснаго моря.

Между тъмъ Мохаммеду не терпълось, и такъ-какъ онъ боялся, что караванъ опять ускользнеть отъ него, то, не дожидансь возвращения своихъ лазутчиковъ, онъ далъ мусульманамъ приказъ выступить съ нимъ. За нимъ послъдовало извъстное количество людей, расчитывавшихъ на добычу, потому-что не въра, а именно надежда на добычу была главнымъ двигателемъ; все-таки число ихъ было незначительно; оно немногимъ превышало триста человъкъ. Мохаммедъ расчитывалъ захватить Абу-Софъяна врасплохъ при Бадръ, обычной стоянкъ каравановъ з); въ этой надеждъ его укръпили два развъдчика, посланные имъ къ Бадру и возвратившеся оттуда съ извъстіемъ, что тамъ ждутъ каравана черезъ два или три дня. Но Абу-Софъянъ, очутившись по сосъдству съ Мединой, держался вдвойнъ насторожъ. Въ Бадръ онъ узналъ, что здъсь видъли незнакомыхъ

<sup>3)</sup> Въ долинъ Бадръ были колодцы.—А. Кр.



<sup>1)</sup> въ любое время года; но наступательная или оборонительная, этого нельзя понять изъ Корана. Школа Абу-Ханифы, раопространенная, напр., въ Турціи, признаеть необходимость войны наступательной; другіе мусульмане считають возможнымъ толковать приказаніе Корана только въ смыслѣ войны оборонительной.—А. Кр.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Всеобщее неодобреніе, которымъ было встръчено такое кощунственное коварство, заставило Мохаммеда свалить всю вину на мнимое своеволіе Абдаллаха. Но добыча все-таки была раздълена.—А. Кр.

людей; въ увъренности, что это шпіоны изъ Медины, Абу-Софъянъ свернулъ съ караваномъ вправо и прошелъ по направленію впередъ въ теченіе дня и ночи, безъ передышемъ, такъ что вскоръ оказался уже внъ опасности. Туть онъ получилъ извъстіе, что навстръчу ему идетъ помощь изъ Мекки: на это онъ тотчасъ же посладъ второго гонца въ Мекку съ порученіемъ увъдомить, что все обстоитъ благополучно и что снаряженное подкръпленіе можетъ вернуться въ Мекку назадъ.

Въ Ментъ же, дней за десять или двънадцать передъ этимъ, поднялся сильный переположь и волнение, когда оть Абу-Софъяна внезапно прискакаль первый гонець съ просьбой о помощи для варавана; такъ-кавъ всякій сколько-нябудь видный мекканецъ имълъ въ караванъ свою долю, то для вствъ было очень важно, чтобы онъ прибылъ цтлымъ и неврединымъ. Живо было собрано подкръпленіе; большинство заинтересованных ръшило выступить лично, другіе дали за себя охотниковъ, и въ два или три дня отрядъ силою приблизительно въ 950 человъкъ находился уже въ пути. Но подъ Джохфою ополченцы встрътвля второго Абу-Софъянова гонца, посланнаго сказать, что всякая опасность для каравана миновала, и что имъ можно вернуться назадь. Вожди стали обсуждать, следуеть-ли это делать. Многіе были противъ возвращенія, опасаясь, какъ бы оно не было приписано трусости, поэтому большинство выступившихъ мекканцевъ такъ и направилось въ Бадру 1); напротивъ, зохриты—ихъ было триста—и иъкоторыя лица, принадлежавшія въ другимъ кольнамъ, вернулись въ Мекку; разъ караванъ былъ внъ опасности, то проподжать похоль, по ихъ миънію, не стоило.

Съ своей стороны Мохаммедъ, все еще надъясь захватить караванъ врасплохъ, двигался по направленію къ нему, когда какіе-то проъзжіе путники вдругь увъдомили его, что изъ Мекки выступило войско. Собрался военный совъть; всъ были согласны съ митніемъ Мохаммеда, что уходить отъ врага не слъдуетъ,—тъмъ болье, что еще не теряли надежды своевременно нагнать беззащитный караванъ и завладъть вмъ. Поэтому они

<sup>&#</sup>x27;) Следовательно, яхъ пошло навстречул Мохаммеду человекъ шестьсотъ. А отрядъ Мохаммеда состоялъ изъ 314 человекъ. Срв. Кор. III, 11, где говорится, что враговъ было в д в о е больше, чемъ мусульманъ.—A.~Kp.



двинулись дальше. Дошедши до Бадра, Мохамиедъ хотъль было расположиться лагеремъ у перваго колодца.—«О пророкъ», сказалъ ему
одинъ мединецъ, «на это есть у тебя Божье откровеніе, или же ты дѣйствуешь по собственному побужденію?»—«По собственному побужденію»,
отвътиль Мохаммедъ.—«Въ такомъ случать, мъсто это не удобно,—намъ нужно
пройти подальше и стать лагеремъ у послъдняго колодца, чтобы у врага
воды не было». Мохаммедъ тотчасъ же одобрилъ это мнъніе и послъдовалъ
ему. Между тъмъ стемнъло. Наскоро сложили хижину изъ пальмовыхъ
вътвей, гдъ могли бы заснуть Мохаммедъ и Абу-Бекръ. Ночью пошелъ
дождь; онъ особенно сильно шелъ въ той сторонт, гдъ находились мекнанцы, и почва, по которой они должны были итти, настолько размокла,
что они съ трудомъ могли по ней затъмъ двигаться.

Утромъ 1) оба войска выстроились въ бой. Мекканцы, стъсненные уже свойствами почвы, должны были терпъть еще отъ того, что солице при восходъ било имъ прямо въ глаза 2); но и Мохаммедъ съ своей стороны чрезвычайно тревожился за исходъ сраженія, которое онъ долженъ былъ дать врагу, гораздо болье сильному, чыть онъ; волноваться онъ долженъ былъ тыть болье, что отъ исхода битвы зависыла вся судьба ислама. Онъ вошель съ Абу-Бекромъ въ свой шалашъ и началъ горячо молиться 2).

Началось сраженіе; но мусульмане строго держались приказа, даннаго Пророкомъ: они продолжали стоять на своихъ мъстахъ; они все время пускали въ врага стрълы, но, чтобы пойти въ бой, ждали знака Мохаммеда. Быль облачный осенній день. По долинъ сталь дуть порывистый вътеръ. Мохаммедь съумъль воспользоваться этимъ обстоятельствомъ.—«Смотрите, это Гавріилъ съ тысячею ангеловъ», воскликнулъ онъ; «онъ летитъ съ нами, какъ вихрь, навстръчу нашимъ врагамъ».—«Всякій изъ васъ», добавиль онъ, «кто сразится сегодня съ отвагой и умретъ съ ранами, полученными спереди, войдетъ въ рай». Одинъ юноша семнадцати лътъ, который въ это время ъль финки, быстро отшвырнулъ ихъ и вскричалъ: «Какъ! чтобы войти

<sup>1)</sup> Въ первыхъ дняхъ 624 года.—А. Кр.

ч) потомъ-то небо закрылось тучами.— А. Кр.

<sup>3)</sup> Въ бой онъ и посл $\dot{a}$  не вступилъ, а только молился.—А.  $\mathit{Kp}$ .

въ рай, нужно только принять смерть отъ этихъ людей?!» Съ этими словами, онъ выхватилъ мечъ, бросился опрометью на врага, и участь, которой опъ добивался, вскоръ постигла его.

Наконець Мохаимерь подаль знакь, котораго давно уже ждали. Онъ поднять горсть менких вамешковь и бросель ихъ по направлению въ меннанцамъ съ восилицаніемъ: «Да покроются ихъ лица стыдомъ! Мусульмане, нападайте!» Моменть быль выбрань удачно. Мекканцы подались назадъ, но тяжелый песокъ, въ которомъ визли ихъ ноги, не даваль имъ свободно двигаться, и вскорт 1) ихъ отступление перешло въ бъгство. Нъвоторые изъ наиболье жестокихъ враговъ Мохаммеда погибли, другіе попаля въ плънъ. По окончаніи битвы, когда добыча, очень значительная, была раздълена, трупы враговъ были брошены въ колодезь. Мохаммедъ, обращаясь въ мертвецамъ, называль каждаго изъ нихъ по имени. «Недостойные сограждане Пророка! сказаль онь: «вы на меня смотрели, какь на самозванца, въ то время, когда другіе въровали въ мое божественное посланнечество; вы изгнали меня изъ родного города; вы полняли противъ меня оружіе, когда другіе дали мив убъжище и защитили меня!. Ну! Исполниль ли Богь тв угрозы, которыя произносиль противь вась монии устами? Что касается меня, то я, конечно, важу, что объщанія, данныя мнъ отъ Него, свершились. Присутствующіе, истые арабы съ ихъ прозаическимъ умомъ, ничего въ этой рачи не понимали. «Что это, пророкъ!» спросили они, «ты бесъдуещь съ мертвецами?!» - «Знайте», сказаль имъ Мохаммедъ, «что они слышатъ меня не хуже, чъмъ вы, только отвъчать не могутъ».

Месть его, однако, не вполнъ еще была утолена: — изъ плънниковъ шестеро, какъ разъ такіе, противъ которыхъ онъ былъ особенно раздраженъ, были по его приказанію преданы смерти <sup>2</sup>). Съ остальными поступили

<sup>3)</sup> Въ числе ихъ быль поэтъ Надръ-ибнъ-Харисъ نضر بن حارث, когда-то въ Мекке уверявшій, что персидскія сказанія о богатыряхъ, которыя онъ будетъ разсказывать, гораздо интересне, чемь Корань съ его библейскими легендами, и приглашавшій публику слушать не Мохаммеда, а его. Когда теперь Надръ попросиль заступничества у одного взъ мусульманъ, бывшаго своего друга, тоть отвечаль, что исламъ уничтожаетъ всё прежнія отношенія.—А. Кр.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) когда нало много старъйшихъ и знативйшихъ мекканцевъ.— А. Кр.

хорошо; нѣкоторые изъ нихъ пряняли исламъ; другіе были выкуплены мекканцами.

Побъда, одержанная мусульманами при Бадръ надъ непріятелемъ, который былъ вдвое сильнъе, представлена была, конечно, за чудо 1). Она укръпила власть Мохамиеда, и онъ воспользовался этимъ случаемъ, чтобы мединскіе евреи и другіе противники, имъвшіеся у него въ этомъ городъ, могли почувствовать всю тяжесть его гнъва 2).

Первой жертвой оказалась одна женщина. Это была Асма, изъ одного кольна Аусовъ, не отрекшагося отъ въры своихъ отцовъ. Она послъ битвы при Бадръ сочинила стихи, гдъ представила своихъ согражданъ глупцами, которые, по своему простодушію, приняли къ себъ человъка, предавшаго смерти самыхъ почтенныхъ лицъ своего племени. Мохаммедъ,

 $<sup>^{1})</sup>$  Для торжества ислама Бадрская побёда сдёлала больше, чёмъ самыя краснорёчнвыя проповёди: вёрующіе были укрёплены въ своей вёрё и получили надежду на матеріальныя выгоды; невёрующіе поколебались, да поняли также и то, что священная мусульманская война очень удобное средство для пріобретенія добычи; а всё вообще поняли, что Мохаммедъ есть политическая сила, съ которой нужно считаться.—A. Kp.

<sup>2)</sup> Вообще надо заметить, что успехъ отуманиль Пророка, и характерь его измънился. Мохаммедъ до хижры и Мохаммедъ послъ хижры—это два не совсъмъ одинаковыхъ лица, и Дози очень основательно разбиваетъ изложение его истории на двъ главы по двумъ періодамъ его дъятельности. Въ дни гоненій Мохаммедъ быль человъкь симпатичный, кроткій; что касается его отношенія къ своимъ откровеніямъ, то онъ въ нихъ несометенно втрилъ, потому-что твердо, въ теченіе многихъ лёть, шель навстречу опасностямь за свои убъжденія, и хотя Вейль усматриваеть и въ этомъ період'в одинъ случай сознательнаго обмана со стороны Мохаммеда, но даже противомусульманская литература не поддерживаеть такого обвиненія (см. казанскій "Противомусульманскій сборникъ", вып. VI, стр. 10 и 15). Но съ того времени, какъ этотъ забитый, загнанный человекъ внезанно получилъ силу, мы, на ряду съ порывами великодушія, сплошь да рядомъ видимъ въ немъ тирана, чувственнаго старика и, быть можеть, даже сознательнаго сочинителя откровеній. Посл'єднее обвиненіе (оно основывается, наприм'єръ, на впутыванім откровеній Адјаха даже въ свои похотливыя вождельнія и домашнія дрязув) надо, конечно, принимать съ большой осторожностью. Совершенно компетентные людифилософы и психологи (таковъ Вл. Соловьевъ) — считають необходимымъ и во второмъ період'в д'вятельности Мохамиеда признавать полвую в'вру съ его стороны. Во всякомъ случав нельзя не согласиться съ Авг. Мюллеромъ ("Ист. исл." I, 149), что недостойное воззрѣніе на существо Высочайшаго, пожалуй, отвратительнъе еще, чъмъ сознательный обманъ. По замъчанию Мьюра, для чести Мохамиеда было бы лучше, еслибь онъ умерь въ концъ мекканскаго періода. - А. Кр.

замътивни глубовое раздражение мусульнанъ (потому-что арабъ ръдко нрощаетъ насмъщливые стихи), воскликнулъ: «И кто избавить меня отъ этой женщины!» Слова эти услыхалъ Омейръ, и ночью, когда Асма была погружена въ глубовій сонъ, онъ убиль ее. На слъдующій день утромъ Мохаммедъ спросиль у него въ мечети:

- «Это ты убиль дочь Мервана?»
- «Да; но сважи, долженъ-ле я чего-небудь бояться за свой поступожь?»
  - «Рашительно ничего, вадь это пустякъ».

И обратившись тогда нъ народу, онъ добавиль: «хотите видёть человена, который оказаль услугу Богу и его Пророку? Воть онъ!» 1).

Другое убійство, такое же гнусное, было совершено нѣсколькими недѣлями позднѣе. Обида, за которую оно воспослѣдовало, была все та же, но на этотъ разъ виноватымъ оказался старикъ самаго преклоннаго возраста; это былъ еврей по вмени Абу-'Афакъ, который составилъ сатиру на мусульманъ. По одному слову Мохаммеда, которое, строго говоря, вовсе и не было приказаніемъ, старикъ, также во время сна, былъ зарѣзанъ.

Но все это было еще только цвіточвами; вскорі злоба Мохаммеда разразвилась надъ цільмъ еврейскимъ племенемъ. Въ одномъ укрівпленномъ предмістьи Медины жили Бану-Кайнока, по ремеслу оружейники (они полировали мечи) и золотыхъ діль мастера з). Не извістно въ точности, что послужило поводомъ къ разрыву между ними и мусульманами; преданіе, правда, указываетъ извістную причину, но оно пристрастно: оно, какъ всегда, сваливаетъ всю вину на евреевъ, и провірить его сообщеніми, идущими съ другой стороны, нельзя, потому-что ихъ ніть. Какъ бы тамъ ни было, мохаммедъ подъ какимъ-то предлогомъ напалъ на Бану-Кайнока и осадиль ихъ предмістье; послі пятнадцати дней осады евреи сдалясь. Мохаммедъ хотіль всёмъ имъ отрубить головы, но, къ счастью, у нихъ нашелся среди мединцевъ сильный пріятель, который вступился за нихъ и, хотя и съ большимъ трудомъ, добился того, что жизнь ихъ была поща-

<sup>2)</sup> Савдовательно, بنو قينقاع были люди зажиточные.—А. Кр.



 $<sup>^{1}</sup>$ ) По языческимъ законамъ доблести, колъно Асмы должно было бы отомстить убійцъ и Мохамиеду кровной местью; силъ на это у него не было, и оно для соблюденія чести ръшило принять исламъ.— A. Kp.

жена. Инущество ихъ было, однако, раздълено между мусульманами, и сами они были изгнаны <sup>1</sup>). Они отправились въ Азра'атъ (на границъ Сиріи) и тамъ поселились <sup>3</sup>).

Война между Менкой и Мединой твих времененть шла дальше. АбуСофъянть в) произвель набыть на мединскую область; мусульмане опить 
разграбили мекканскій каравань; тогда въ Меккі начались приготовленія, 
чтобы блестящимь образонь отомстить за пораженіе при Бадрів. Было 
принято единодушное рішеніе — пожертвовать на снаряженіе большого 
войска всю прибыль, полученную сь того каравана, за который было пролито столько крови при Бадрів; были созваны и окрестные союзники, и 
воть — въ январів 625 г. — три тысячи человівкь отправились на Медину. Съ 
ними шло много женщинь; во главів ихъ стояла Хинда, жена Абу-Софъяна; 
она въ бадрокомъ сраженім лишилась отца, брата и дяди и тенерь пылала 
свиріной местью. Мекканцы пошли по дорогів вдоль морского берега; они 
подступили совсімь близко къ Мединів, расположились лагеремь у горы 
Оходъ 

ода и принялись опустошать окрестныя деревни.

Въ Мединѣ обсуждали вопросъ, поджидать ли врага въ городѣ, или пойти къ нему навстрѣчу. Мохаммедъ, который видѣлъ зловѣщіе сны, стоялъ за первое, и старые вожди тоже считали это самынъ благоразумпымъ; но молодые, расчитывавшіе на такую же легкую побѣду, какъ и при Бадрѣ, находили, что оставаться въ городѣ будетъ трусость, и добились того, что было рѣшено выступить. Такъ и сдѣлали. Но за Мохаммедомъ послѣдовала едва тысяча человѣкъ, да и то триста изъ нихъ, такъ называемые лицемѣры—

11 вернулись назадъ въ городъ до начала боя. Такинъ образомъ силы обѣихъ сторонъ были очень неравны; противъ 3000 мекканцевъ шло только 700 мусульманъ. Мохаммедъ думалъ вознаградить невыгоду своего положенія тѣмъ, что расноложится въ крѣпкомъ шѣстѣ. Онъ выстроилъ своихъ воиновъ такъ, чтобы за ихъ спеной щриходилась гора Оходъ, а на лѣвомъ флангѣ—единственномъ мѣстѣ, сквозь



 $<sup>^{1}</sup>$ ) Мохаммедъ мотивировалъ свое поведеніе откровеніемъ свыше.—A.  $\mathit{Kp}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Вскор'в погибло еще н'всколько іудейских в поэтовъ за свои сатиры (Ка'бъ-ибнъ 'Ашрафъ, Сонейна). — A. Ep.

<sup>3)</sup> въ апръть 624 года.—А. Кр.

которое могла бы пробиться непріятельская конница, — для охраны поставиль своихь лучшихь стрілковь изь лука и отдаль имь приказь не покидать своего поста, что бы ни случилось.

Возбужденіе, и бозъ того ужъ очень сильное у мекканцевъ, еще болѣе усилилось, когда ихъ вождь Абу-Софъянъ сказалъ воодущевленное слово, а Хинда и остальныя женщины затянули военныя пѣсни.

Какъ это вообще водилось, сраженіе началось отдільными поединками; но некканцамъ не было удачи; первымъ сталъ вызывать врага на бой ихъ знаменосенъ, но налъ подъ мечемъ своего протявника; нять его родственниковъ, которые одинъ за другинъ брали вивсто него знамя, испытаян ту же участь. Меннанцы пришли въ замъщательство, нъскольно мусульманъ прорвались сивозь ихъ ряды и бросились грабить непріятельскій лагорь и обозъ. Остальные подумали, что сражение уже выиграно, и стрълки не могли ужъ устоять противъ самаго сильнаго для нихъ искушенія. Въдь добыча — для араба это все, и разъ стрълки увидали, что другіе ее грабять, то они вингь позабыли строжайшій наказъ Мохаимеда, и теперь, не обращая вниманія на строгія увъщанія со стороны своего вождя, оня повинули то мъсто, гдъ были разставлены, и пустились тоже на грабежъ. Халирь, конандовавшій мекканскими всаднивами, тотчась же воспользовался этимъ случаемъ. Онъ со своими конными воянами обощель лъвое крыло непріятеля, ничень ужь не прикрытое, и зашель ему въ тыль. Разстройство было невообразимое и пораженіе мусульманъ полное. Дядя Пророка Ханза, «девъ Божій», налъ: негръ, котораго наняла Хинла, чтобы убить Хамзу, сразиль его своимь дротикомь 1). Самь Мохаммедь подвергся прайней опасности; въ него полетълъ камень, расшебъ ему губу и выбыль ему одинь изъ переднихъ зубовъ; отъ какого-то кръпкаго удара кольца его плаема глубово вдавились ему въ лицо; онъ упаль на вемлю. и мекканцы радостно закричали, что онъ убить. Онъ, однако, потеряль только сознаніе и, хотя съ большинь трудонь, быль спасень небольшой кучкой его върныхъ.

<sup>&#</sup>x27;) По преданію, Хинда въ дикомъ изступленіи бросилась грызть зубами дымящуюся печень ненавистнаго для нея Хамзы, который при Бадр'в убилъ ея отца и брата. И вообще жены корейшитовъ предавали поруганію трупы своихъ враговъ. А. Кр.



Мусульмане разбіжались и сирылись между скалами. Что насается мекнанцевъ, то они совсімъ не пользовались одержанной побідой. Они рішили и долгое время были въ этомъ увірены, что Мохаммедъ погибъ, — значить, и войні конецъ; воевали они відь не противъ мединцевъ, а только противъ Мохаммеда; умеръ Мохаммедъ — тімъ все и кончено. Только когда послі долгихъ поисковъ мекнанцы не могли найти трупа Пророка, они поняли, что онъ спасся; тімъ не меніе они ужъ не пошли на Медину. Сділай они это, они въ виду общаго смятенія враговъ навірное захватили бы городъ; но они опасались, какъ бы не пришлось вести новой битвы въ узкихъ улицахъ, а такъ-какъ, въ конці концовъ, они все-же достигли главной ціли своего похода и смыли поворъ бадрскаго пораженія, то они, не спіша, вернулись обратно въ Мекку.

"Оходское поражение (янв. 625) ставило Мохамиеда въ притическое положеніе. Его враги, въ особенности еврен, были полны радости. — «Теперь всёмъ ясно», -- говориле они, «что Мохаимедъ -- обыкновенный начальнивъ дружины, какихъ много, а не пророкъ, потому-что настоящаго пророка никогда бы такъ не разбили». Даже искренно въровавшие поколебались въ своей въръ. Въ побъдъ, одержанной при Бадръ, они видъли проявление божественной помощи и свидетельство саного Бога, что Моханиедъ дъйствительно пророкъ; разсуждая такимъ же образомъ, приходилось изъ оходскаго пораженія выводить заключеніе, что онъ не пророкъ. Мохаммеду понадобилась вся его тонкость, чтобы поддержать свое положеніе и вдохнуть новое мужество въ своихъ приверженцевъ. Онъ постарался это сдълать въ особенности путемъ тъхъ разсужденій, которыя мы находимъ во второй части третьей суры. Тамъ въ уста Аллаха вложены слова, что онъ при Оходъ ужъ было дароваль върующимъ побъду, какъ тъ своимъ непослушаниемъ сами навлекли на себя поражение. Это, по словамъ Аллаха, является только испытаніемъ, и оно просто даже необходимо для того, чтобы обличить «лицемъровъ» и отдълить ихъ отъ людей истипно благочестивыхъ. Отчаяваться не следуеть: дело-де увенчается блестящимъ успъхомъ, лишь бы върующіе проявляли стойкость и отвагу.

Конечно, какія-нибудь большія поб'ёды и хорошая добыча могли бы лучше всего загладить то дурное впечатлініе, какое было произведено пораженіемъ; однако, въ первое время послё Оходскаго пораженія ничего блистательнаго не удалось произвести. Правда, были изгнаны 1) еврем племени Бану-Надыръ بنو نضير, населявшіе укрыпленную деревню по близости Межим си раздыть ихъ земель между мекканскими мохаджирами даль этимъ последнимъ кое-какой достатокъ 2); но съ другой стороны мелкія экспедиція предпринятыя Мохаммедомъ противъ разныхъ сосъднихъ племенъ, не представляють большого интереса. Что въ этомъ періодё есть замечательнаго, такъ это скоре исторія Мохаммедова харема, который успель темъ временемъ образоваться; она въ Коране занимаеть такое выдающееся место, что мы никакъ не можемъ обойти ее моманіемъ 3).

Нѣсколько мѣсяцевъ спустя послѣ смерти Хадиджи, Мохампедъ снова женился, еще въ Меккѣ, и взялъ за себя Савду, одну вдову, которая была очень привязана къ новой вѣрѣ. Кромѣ того за него была сговорена дочь его задушевнаго друга Абу-Бекра—"Анша, которой было тогда шесть

¹) дътомъ 625 года.—A. Kp.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ансаровъ на этотъ разъ Пророкъ отъ дѣлежа исключилъ, ссылаясь на откровеніе Аллаха, и земли Бени-Надыровъ были отданы однимъ лишь мохаджирамъ. Это, впрочемъ, было вызвано порядочной необходимостью, потому-что у мохаджировъ до тѣхъ поръ не было земельной собственности въ Мединѣ.—А. Кр.

<sup>3)</sup> О женахъ Пророка и отношеніяхъ его къ нимъ сохраниль обстоятельныя свъдънія и б н ъ - С а'д ъ въ "Табакатахъ" (т. XII) на основаніи сообщеній Зохрія. Пользуясь больше всего ибиъ-Са'домъ, А. Ш пренгеръ посвятиль этому предмету особую гааву: Die Frauen des Propheten (т. III, стр. 61-87), которую Дози ниже и пересказываетъ. Главныхъ женъ у Мохаммеда было четырнадцать: 1) Зейнаоъ, عائشة (Зейнаоъ خديجة Хадиджа, 2) سودآ (Савда, 3 مديجة Джовейрійя, جو يريّة Омиъ-Саляме, 7) أمّ سلمة Хафса, 6 كفصة (Хафса, 6 8) ينب بنت جعش (Зейнабъ бинтъ-Джахшъ, жена Зейда, 9 رينب بنت جعش (Рейханаеврейка, 10) امّ حبيبة Омиъ-Хаби́бе, дочь Абу-Софъя́на, 11) صفيّة Сафійя-еврейка ("обыкновенная жидовка", какъ отзывалась про эту красавицу ревнивая "Аиша), اسماً (Асма-киндіянка. Но вром'в нихъ ميمونة (12 меймуна, 13 فاطمة Меймуна, 13 ميمونة Мохаммедъ заключалъ кратковременные браки еще съ другими женщинами, ссылаясь на Божье откровеніе: "Если в'врующая женщина отдается Пророку, то Пророкъ, буде пожелаетъ, можетъ на ней жениться. Такое преимущество полагается только ему, но не другимъ мусульманамъ" (Кор. XXXIII, 49). Многіе мусульмане были этимъ возмущены, а Аиша прямо въ лицо сказала Мохаммеду: "Твой Господь спешить угождать твоимъ похотямъ". Съ техъ поръ Пророкъ обыкновенно держаль своихъ наложниць въ чужихъ домахъ, а не вводиль въ харемъ; особенную, страстную привязанность онъ питалъ къ копткь Маріи, или Маръять.—А. Кр.

или семь лътъ. Черезъ три года, уже въ Мединъ, онъ на ней и женился; по этому странному браку за пятидесятильтняго старика вышла замужь десятильтняя девочка, забавлявшанся еще детскими игрушками. Но этоть ребеновъ рано развился и нравственно и физически: умная и живая "Анша вскоръ пріобръла удивительное вліяніе на своего мужа. Къ этимъ двумъ женамъ Мохаммедъ всябдъ затемъ присоединиль еще Хафсу, дочь своего друга Омара, затъмъ Зейнабъ, вдову одного мусульманина, павшаго при Бадръ, и Омиъ-Саляму, вдову другого върующаго, который умеръ отъ ранъ, полученныхъ имъ при Оходъ. Но Проровъ не ограничился только этим пятью женами: однажды онъ, какъ это часто бывало, защель въ Зейду, своему вольноотпущеннику и пріемному сыну. Зейда не было дома; но его жена, Зейнабъ, пригласила Мохаммеда войти, приводя въ порядовъ, насколько было возможно, свою легкую домашнюю одежду. Но Мохаммедъ успъль уже увидъть слишкомъ много, и прасота Зейнабы сильно его поразила. — «Боже милосердый! восиликнуят онт, «какт ты можешь изибнить сердце человъческое! Потомъ онъ ушелъ, но Зейнабъ не мало была польшена тъмъ восхищениемъ, какое произвела на Пророка ся краса, и когда домой вернулся мужъ, она, недолго думая, разсказала ему все, что случилось. Зейдъ сейчасъ же пошель къ Мохамиеду и заявиль, что готовъ развестись съ женой, если Пророкъ этого желаеть. Мохаммедъ отплониль его предложение, однако такимъ образомъ, что Зейдъ легко могъ замътить, насколько быль бы ему пріятень предложенный разводь. Выть кожегь, Зейдъ и самъ не имъль большой охоты держать жену, которой такъ льстило восхищеніе Пророка. Онъ съ ней и развелся; все-таки Мохаммедъ не ръшляся еще взять ее въ жены. Не будь у него тесныхъ отношеній съ Зейдомъ, онъ, въ виду спокойнаго взгляда арабовъ на многоженство, могъ бы это сдълать, не подвергаясь ничьему порицанію; но въдь Зейдъ былъ его пріемнымъ сыномъ, а жениться на разведенной женъ пріемнаго сына было въ глазахъ арабовъ то же, что жениться на снохъ. Тъмъ не менъе Мохаммедъ не долго колебался. Однажды, находясь подлъ Анши, онъ испытавъ обычный припавокъ своего пророческаго изступленія; очнувщись, онъ улыбнулся и сказаль: «Пусть пойдуть и скажуть Зейнабъ, что Аллахъ далъ мив ее въ жены». Отпразднована была свадьба, но пъло не обощнось безъ толковъ и пересудовъ. Тогда появилось новое откровеніє (оно находится въ XXXIII-й сурѣ), которое заставило уколкнуть заые языки: оно возвъстало, что сыновья пріемные стоять не въ тошь же положенів, въ накомъ стоять сыновья родные, и жены, съ которыми они разводятся, безусловно могуть выходить замужь за пріемныхъ отцовъ. «Послѣ того, какъ она была женою Зейда», говорить Аллахъ, «мы сочетали ее съ тобою, чтобы впредь не считалось грѣхомъ для вѣрующихъ жениться на разведенныхъ женахъ ихъ пріемныхъ сыновей. Нужно поступать по волѣ Божіей». Если бы это откровеніе, которымъ вызывается справедливое чувство негодованія 1), случняюсь въ періодъ предыдущій, то, по всей вѣроятности, оно глубоко оскорбило бы вѣру наиболѣе преданныхъ приверженцевъ, такъ-какъ внушено оно было только эгонзмомъ; но вѣра уже такъ глубоко пустила корни, что и это откровеніе было принято съ такимъ же довѣріемъ, какъ и всё прочія.

Вскоръ нонадобилось еще одно откровеніе, и на этоть разъ причиной была Анша. Моханиедъ взяль ее съ собой въ одну небольшую экспедицію <sup>ч</sup>); но когда, по возвращенін, открыли ея паланкинь, оказалось, что Анши нъть. Немного спустя увидъли, какъ возвращается Сафванъ, одинъ изъ переселенцевъ (мохаджировъ): онъ на поводу велъ своего верблюда, а на верблюдъ сидъла Анша. По ся словамъ, она потеряла ожерелье и, разыскивая его, отбилась въ сторону; между тымъ пришля носильщики и поставили ся паланкинъ на верблюда, полагая, что она тамъ; эту ошибку не трудно было свълать, такъ-какъ Аиша была легкаго и нъжнаго сложенія. По своемъ возвращенія Анша очень удивилась, не увидъвъ ужъ никого на мъсть стоянки; тогда она завернулась въ свои одежды и терпъливо стала дожидаться, въ надеждь, что ея хватятся и придуть за ней. Но туть подъвхаль Сафвань, котораго случайно также кое-что задержало. Онъ ее узналь, выразиль свое удивление насчеть страннаго ея положения, посапнять на своего верблюда и повезъ въ Медину; но какъ они на спъшили, они не могли нагнать войско и опоздали.

<sup>&#</sup>x27;) "Здъсь Мохаммедъ ничъмъ не отличается по своему пошибу отъ другихъ святошъ: Богъ на устахъ, міръ въ сердцъ". Sprenger. I, стр. 404.

 $<sup>^2</sup>$ ) Эта экспедиція, къ окрестнымъ бедуннамъ, была настолько ничтожна, что Аншу можно было взять съ собою безъ опасенія;  $^4$ хала она въ закрытомъ паланкин $^5$ .— $^4$ .  $^6$ 

Тавъ было дъло по сообщению Анши. Но арабы, всегла готовые понасмъщничать и посплетничать, объяснили происшествіе совершенно другому. Самъ Мохаммедъ далеко не былъ покоенъ и обощелся съ Аншей очень холояно. Она приняда это слишкомъ близко въ сервиу и захворала нан притворилась больной; какъ ни провосходнымъ могло казаться это средство, оно на этотъ разъ не нивло бодьшого успаха. — Мохамиедъ оставался въ прежнемъ настроенів духа. Тогда Анша попросила позволенія вернуться въ своему отцу и получила согласіе. Ея непріятели и непріятельницы торжествовали; разъ съ нею мужъ обращается такимъ образомъ,. то очевидно, что ея проступовъ вполив довазанъ! Для Мохамиеда все это было прайне непріятно, онъ захотыть положить этому понецъ и воть, съ высоты канедры, сказаль въ нечети: «Къ чему ванъ заниматься дълами, которыя касаются только меня одного! Откуда у васъ хватаеть смелости клеветать на монхъ домашнихъ? Я, по крайней мъръ, ничего, кромъ корошаго, не знаю про нихъ. Притомъ вы влевещете еще на одного человъка, о которомъ я и не слышалъ ничего, кромъ хорошаго».

Но, чтобы все повончить, этого было педостаточно; были, правда, люди, которые горячо ващищали честь Анши; но такъ-какъ эта честь еще не вошла тогда въ символъ въры, то не мало пашлось и такихъ людей, которые подвергали невинность Анши большому сомивнію. Пошли жаркіе споры. Мохаммедъ спросилъ совъта у Осамы и Алія. Первый объявиль, что онъ считаеть всю эту болтовню за клевету; но Алій—и Анша никогда этого не могла ему простить -- высказался осторожные и посовытоваль нарядить сладствів. Но какъ его произвести? Свидателей не было; приходилось сдълать то, что сдълали бы и мы теперь: или принять разсказъ Авши на въру, или считать его за выдумку; но ни виновности ея, ни невинности доказать нельзя было. Понималь это и Мохаммедь. Онь пошель къ Аншъ и сказаль ей: «Ты знаешь, что говорять про тебя. Побойся Бога! Если ты виновна, то покайся, а Богь принимаеть покаяніе тёхъ, кто ему служить». Она молчала; какъ она потомъ сама разсказывала, она надвялась, что вибсто нея дадуть отвъть ея родные; но такъ-какъ и они хранили молчаніе, то Анша разразилась, наконець, рыданіями и воскликнула: «Клянусь Аллахомъ! Заявляю, что никогда мит не нужно будетъ каяться въ томъ, о чемъ ты говоришь. Мий неоткуда ждать помощи. Если

я признаюсь въ винъ, то въдь Богу извъстно, что я невинна. Если стану отрицать, никто инъ не повърить. Все, что я могу сдъдать, это сказать виъстъ съ отцомъ Іосифа: «миъ подобаетъ теривніе, одинъ Госиодь—мой помощникъ 1).» Страшное молчаніе послъдовало за этими словами. Мохаммедъ тогда подвергся припадку пророческаго экстаза; его укрыли и педъ голову подложили подушку. Нъсколько времени онъ продежаль, какъ казалось, безъ сознанія. Когда онъ пришелъ въ себя, онъ скинулъ одъяло, сълъ, отеръ со лба большія капли пота и воскликнуль: «Анша! возрадуйся! Воистину Аллахъ открылъ твою невинность».—«Благодареніе Господу». Воть все, что могла отвътить Анша.

Затемъ Мохаммедъ созвалъ народъ и сообщилъ ему те отвровенія, которыя онъ получилъ по этому поводу. Ихъ можно найти въ двадцать четвертой суре, содержащей повельніе, чтобы всякій, кто обвинить замужнюю женщину вт. прелюбоденіи, не будучи въ состояніи представить на то четырехъ свидетелей, получилъ восемьдесять плетей. Двое изъ клеветниковъ подвергансь этому наказанію. Одинъ изъ нихъ быль знаменитый поэть Хассанъ-ибнъ-Табитъ. Онъ слишкомъ хорошо понималь свои выгоды, чтобы быть злопамятнымъ по отношенію мъ той женщине, которую онъ же оскорбиль и которая вскоре съумела вновь пріобрести на своего престарелаго мужа вліяніе, да еще большее, чёмъ прежде. Поэтому виесто того, чтобы опить писать на нее сатиры, Хассанъ воспель ея цёломудріе, ея доброту, ея умъ и, въ особенности (такъ-какъ эту похвалу Анша всего более ценила)—нежность и изящество ея телосложенія. За эти стихи ему никогда не пришлось каяться, потому-что они помогли ему хорошо устроять свою судьбу.

Итакъ, дъло было покончено; а что отъ него осталось на будущее, такъ это тотъ странный законъ, по которому требуется по крайней мъръ четыре свидътеля 2), чтобы невърность замужней женщины была доказана 3).

<sup>1)</sup> Анша разсказываеть, что ей никакъ не приходило въту минуту на память имя Іакова, а потому она и употребила описательное выраженіе: «отецъ Іосифа».

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) за исключеніемъ того случая, когда невърность обнаружена дично самимъ мужемъ; его пятикратная клятва принимается какъ достаточное доказательство.

з) Осталось отъ этого приключенія съ Аншей еще и другое посл'ядствіе для всего мусульманскаго міра и притомъ поважн'ве: установленіе той отчужденности

между женщинами и мужчинами, которою особенно славится исламъ вилоть до настоящаго времени и которая сказывается, напримерь, въ завещивания женщинами ихъ лицъ, въ затворническомъ, теремномъ образъ ихъ жизни, и т. д.: учрежленіе терема (затворническаго харема) мотивировалось откровеніемъ оть Аллаха. Въ дальнъйшей исторіи Мохамислова харема откровеніе не разъ еще играло родь. Чрезмітрная чувственность престаріваго Моханиеда, проявлявшаяся, напр., въ томъ, что у него было болье дюжины жень (вообще же мусульманамь разрышено лишь четыре) и что онъ не могъ увхать изъ дому даже дня на два безъ того, чтобы не взять съ собою одну или двъ жены, приведа къ откровенію отъ Аллаха, разръшавшему большую свободу въ этемъ отношения для пророка, чемъ для другихъ людей; объ этомъ я уже упоминаль въ примечания на стр. 63. Но, кажется, нанболее характернымъ примеромъ смещения своихъ интимныхъ, домащенхъ дель съ божественными, является исторія съ Маріятой-коптянкой. Получивши ее въ подарокъ отъ Александрійскаго правителя (въ 629 г.), Мохаммель помъстиль ее въ дом'в одного соседа. Но однажды, когда Хафса отправилась навестить своихъ родныхъ, Мохаммедъ привелъ Маріяту въ помъщеніе Хафсы. Вдругъ та возвращается. — "Какъ!" закричала она въ негодованія: "въ моемъ домъ и въ мой день!! И ты еще называещься Пророкомъ Вожьимъ!" Смущенный Пророкъ объщаль разгивванной женв оставить Маріяту въ повов и даже поклядся въ этомъ, но за то требоваль, чтобы Хафса не говорила своимъ соженамъ, особенно Аншъ. ни о всемъ происшедшемъ, ни о клятвъ Пророка. Хафса однако все разболтала. и въ наказаніе Мохаммедъ цівлый місяць не посінцаль не се, ни Аншу. А насчетъ Маріяты ему посл'єдовало откровеніе, упразднявшее его клятву и грозившее разводомъ для черезчуръ ревнивыхъ обитательницъ его харема (Кор., LXVI. 1-5): "1. О пророкъ! зачъмъ ты, въ угоду своимъ женамъ, считаешь для себя запрещеннымъ то, что Богъ тебъ разръщилъ?.. 2. Богъ позволялъ вамъ имъть разрешеніе отъ клятвъ (ср. суру V, 91); Богь—заступникъ вашъ, Онъ — знающій, мудрый. 3. Вотъ Пророкъ разсказалъ произшествіе одной изъ своихъ женъ, подъ тайной, а та передала (другой женть). Но Богъ его объ этомъ увъдомиль, и Пророкъ пересказалъ ей часть откровенія и умолчаль о другой части. Когда опъ ей это пересказаль, она сказала: "Кто тебь это сообщиль? Онь отвытиль: "Сообщиль это мить Знающій, Мудрый". 4. Если вы объ обратитесь въ Богу съ расканціемъ, потому-что у объихъ васъ сердца дукавы, [то это хорошо]. Если же вы будете идти противъ Пророка, то знайте: его покровитель-Богъ и Гавріилъ и всякій добрый изъ правовърныхъ; да и ангелы будуть ему помощниками. 5. Если онъ разведется съ вами, то его Господь дастъ ему взамънъ, пожалуй, лучшихъ женъ, чень вы: покорныхъ Богу, верующихъ, смиренныхъ, благоговейныхъ, набожныхъ, постницъ, женщинъ и дъвушекъ. 6. "О върующіе! спасайте себя и свои семейства отъ огня, топливовъ для котораго будуть люди и камии!.... Съ тъхъ норъ Мохаммедъ свободно жилъ съ Маріятой и ревниво оберегаль ее отъ взоровъ другихъ мужчинь: одинь копть, носившій ей дрова и воду и вызвавшій городскія сплетни, спасся отъ казни, возложенной на Алія, только темъ, что во-время сброскать свою одежу и доказалъ, что онъ евнухъ. Въ апрълъ 630 года Маріята родила Мохаммеду сына Ибрахима; онъ какъ-то понесъ показать Пбрахима Аишт и увъряль. что никакой ребенокъ никогда еще такъ не походилъ на своего отца, какъ этотъ. (Аиша отказалась увидать малійшее сходство; что она при этомъ думала, конечно, нельзя знать; см., по "Табакатамъ" ибнъ-Са'да, у Шпренгера III, 85-86). Очевидно,

Вскорт посят этих происшествій 1) Мохаммедъ долженъ быль запяться дължи поважите харемныхъ. Главы еврейскихъ родовъ, изгнанныхъ изъ Медины 2), съумтли размечь ненависть мекканцевъ и возмутить состания сольныя кочевыя племена 3) съ такимъ усптхомъ, что въ началъ 627 года 4) на Медину двинулось войско въ 10000 человъкъ (гдт мекканцевъ было 4000). Оно состояло изъ трехъ отдъловъ, и вначалъ командовалъ ими Абу-Софъянъ, но, когда начались раздоры, каждый предводитель поочередно дълался главноначальствующимъ на одинъ день.

До Мохаимеда свъдъніе объ этомъ предпріятій дошло такъ поздно, что онъ едва-едва имъть время принять мъры для защиты. О томъ, чтобы атти непріятелю навстръчу, не могло быть в ръчи: исходъ битвы при Оходъ служиль поучительнымъ примъромъ. Ръшено было остаться въ городъ; но по совъту Сельмана , какъ въ другихъ странахъ обороняють лагерь в города, Мохаимедъ велъть вырыть глубокій ровъ в возвести земляные околь въ тъхъ мъстахъ, гдъ Медину не могли ужъ защитить ен дома, построенные другь возлъ друга такъ тъсно, что образовывали высокую стъну в). Работы окончились въ шесть дней, и мединское войско, силою въ 3000 человъкъ, было расположено за оконами. Враги были очень удвълены атой новой тактикой, и опыть показалъ имъ, что, толкнувшись о такую преграду, они не много могуть подълать. Имъ удалось, правда, отвлечь

<sup>5)</sup> Оттого весь этотъ походъ союзниковъ на Медину и послъдовавшая осада ея извъстны подъ именемъ "войны за окопами".—А. Кр.



незачёмъ выводить изъ всякихъ такихъ исторій, будто Мохаммедъ сочинялъ свои откровенія сознательно, по разсчету,—во всемъ виновата просто его болёзнь: мускульная истерія сплошь да рядомъ сопровождается неукротимой нимфоманіей или—какъ у Мохаммеда — сатиріазмомъ, при которомъ Пророкъ можетъ считаться и неотвътственнымъ за свои поступки. Чувственность его была настолько бользненна, что дъдала его иногда импотентнымъ,—см. у ибнъ-Котейбы (изд. Вюстенфельда), стр. 68: «О женщинъ, на которой Пророкъ женился, وما عناها وله Наоборотъ, однажды (Шпренгеръ I, 388) у Пророка произошла въ банъ непроизвольная зякуляція, когда въ баню вошла его падчерица, которой было за десять лътъ. Это несчастный больной, а не обманщикъ.—А. Кр.

<sup>1)</sup> относящихся къ 626-му году. — А. Кр.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) и поселившихся въ Хейбаръ.—А. Кр.

<sup>3)</sup> Солейнъ и Гатафанъ.—А. Кр.

<sup>4)</sup> Въ февраль или марть 627 г.-А. Кр.

отъ Мохаммеда и привлечь на свою сторону подмединское еврейское племя Корейза بنوقريطة; но Пророкъ приготовился къ грозившей опасности, и приступы, произведенные союзниками, не имъли успъха. Смущенные уже этой неудачей, они еще болъе упали духомъ, когда Мохаммедъ ловко 1) съумълъ ниъ внушить подовржніе насчеть испренности ихъ новыхъ пріятелейкорейзовъ; а когда, наконецъ, однажды разразниясь страшная гроза съ бурей, какъ это часто бываеть зимою въ Мединъ, и вътеръ да дождь загасили лагерные огни и снесли палатии, то Абу-Софъянъ закричалъ: "Снимайтесь съ лагеря! Я, по врайней мірів, ухожу". И онъ съ большою поспъшностью отправился назадъ въ Мекку. За намъ послъдовали остальные: утромъ кикого уже не было видать, и Мохамиедъ могъ хвалиться, что Богь вняль его молитвамъ и ниспослаль грозу, которая и разогнала враговъ. Пуститься за ними въ погоню онъ и не подумаль, потому-что такимъ образомъ онъ какъ разъ бы доставиль мекканцамъ тоть случай, котораго тъ могля бы еще желать: сразиться съ мединцами въ открытомъ полъ. Но за нихъ должны были расплатиться другіе. Едва Пророкъ началь очищаться отъ цыли, какъ явился архангель Гавріпль и принесъ ему приназъ немедленно двинуться противъ корейзовъ. Мединцы подступили къ ихъ упръщенію, которое находилось въ двухъ-трехъ верстахъ на юговостовь оть города. Тавъ какь корейзы не сдълали никакихъ приготовденій, чтобы выдержать осаду, то черезъ насколько дней принуждены были сдаться; сдались они подъ условіемъ, что ихъ участь решатъ мединскіе авсы, ихъ прежніе союзники. Авсы горячо стоями за то, чтобы Бану-Корейза были пощажены. «Довольно ли съ васъ будеть того», спросиль Мохаммедъ, что участь корейзовъ ръшить кто-инбудь одинъ изъ вашихъ?> Авсы на это предложение согласились, и Мохаммедъ назначилъ судьей Са'да-سعد بن معاذ шбнъ. Mo'asa

Са'дъ-ибнъ-мо'азъ, одинъ изъ авситскихъ вождей, находился еще въ самой Мединъ, гдъ его лъчили, такъ-какъ его возлъ оконовъ опасно ранила стръла. Рана его начала заживать, но противъ своихъ старыхъ союзниковъ онъ питалъ глубокое озлобленіе за ихъ измѣну. Мохаммедъ это зналъ; по этой то причинъ онъ и избралъ его третейскимъ судьей. Са'дъ былъ

 $<sup>^{1}</sup>$ ) при помощи нодосланныхъ агентовъ.-A.  $\mathit{Kp}$ .

приглашенъ въ лагерь. Дорогою друзья убъждами его проявить по отношенію къ плъннявамъ мягкость; но онъ ничего не отвъчалъ. Когда его ввели къ Пророку, Пророкъ сказалъ: «Произнеси свое ръшеніе!» — «А вы, клянетесь ли Богомъ», — обратился Са'дъ къ своимъ сородичамъ, «что примете мое ръшеніе, какимъ бы оно ни было?» Когда тъ отвътили утвердительно, Са'дъ сказалъ: «Такъ вотъ мой приговоръ: мущинъ — обезглавить; — женщинъ и дътей продать въ неволю; — а добычу раздълить между вомнами». «Воистину», сказалъ Мохаммедъ, «ты произнесъ приговоръ самого Бога, возсъдающаго на престолъ надъ седьмымъ небомъ».

Плѣнныхъ потащили въ Медину; на главномъ рынкѣ вырыли ямы; кучками было приведено 800 ¹) евреевъ; имъ отрубили головы и трупы ихъ побросали въ ямы. Женщинъ и дѣтей продали въ неволю бедуинамъ Неджда взамѣнъ за оружіе и верблюдовъ ²).

Итакъ они были истреблены, эти последніе враги изъ окрестностей Медины 3), которые еще осмеливались открыто сопротивляться Мохаммеду. Конечно, такой поступокъ вполнё можно признать жестокимъ, безчеловёчнымъ, его можно заклеймить какимъ угодно эпитетомъ; только не следуеть ставить его въ вину исключительно одному Мохаммеду, — тяжесть его падаетъ на всю расу, къ которой принадлежалъ Пророкъ. И другіе семитскіе народы, овладёвая страной, истребляли ея населеніе, совершалось же это по приказанію божества, какъ бы оно ни называлось. И если бъ у арабскихъ евреевъ, которые теперь являлись жертвами, случайно появился пророкъ, вышедшій изъ Святой Земли 4), и доставиль имъ власть, то, ямёя въ виду ихъ поведеніе съ хананеянами, или книгу Эсеири, такъ смущавшую Лютера и тёмъ не менёе глубоко семитскую, можно утверждать, что оци поступили бы съ арабами не лучше, чёмъ арабы поступили съ ними. И затёмъ было бы сказано: «они язбили 75000 непріятелей своними.

<sup>&#</sup>x27;) Или, можетъ быть, 600-700.-A. Кр.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) A на красавицъ Рейханъ женился Мохаммедъ.-A. Kp.

<sup>3)</sup> Вит Медины, въ Хейбарт, еще оставались опасныя для Пророка еврейскія племена.—A. Kp.

<sup>4)</sup> Евреи въдь полагали, что пророки могутъ рождаться только въ Святой Землъ.

ихъ, въ тринадцатый день изсяца Адара, и почили на четырнадцатый, и сдудали его днемъ циршества и веселья 1)».

Значеніе Мохаммеда и внущаємый имъ страхъ все увеличивались. Различныя состанія племена подчинались, скорте изъ страха или изъ жеданія участвовать въ добычь, чемь по убъяденію. За эту пору успьло протечь щесть лать (622-628), и въ теченіе всего этого времени Мохаммедь и его посленователи не могли посететь священнаго храма Мекки и пойти на богомолье. Но. наконецъ, нако было это сявлять, потому-что Мохаммедъ не только всегда раньше принималь участіе въ священныхъ обрядахъ, но и въ Коранъ своемъ отмътиль ихъ настоятельную важность, вилючая ихъ въ число существенныхъ частей новой религіи. Значить, если онъ не желаль вызвать упрека въ нерадения, то долженъ быль попытаться совершить посъщение святыхъ мъсть. Онъ это поняль, и ему было виденіе. Ему приснидось, будто онъ мирно отправляется въ Мекку со своими учениками, совершаеть обходь вогругь Кабы и исполняеть вст надлежащіе обряды. Объ этомъ сив Мохаммедъ сообщиль своимъ, и каждый высказаль желаніе, чтобы сонь сбылся. Решено было совершить хажжь малый, который приходится на мъсяцъ Зу-ль-ка'де 2), а не большой хажжь следующаго месяца (Зу ль-хиддже), потому что въ малый хажжь будеть меньше опасности столкнуться съ враждебными племенами; а такъ - какъ воевать и во время мъсяца Зу ль-ка де запрещалось, то можно было надъяться, что мекканцы пропустять мусульмань безъ непріятностей. Задумавши это, Моханмедъ объявиль зовъ мединцамъ, равно какъ сосъднимъ подчинившимся племенамъ; большинство последнихъ показало себя, однако, черезчуръ равнодушнымъ: по словамъ этихъ бедунновъ, у нихъ не было на хажжъ времени; такъ что съ Мохаммедомъ отправилось всего полторы тысячи человъкъ 3). Они не взяли съ собою никакого оружія, кромъ того, какое дозволялось пилигримму, т. е. меча, вложенного въ ножны.

Извъстіе о приближеніи Мохаммеда возбудило въ Меннъ большую тревогу, потому-что его миролюбивымъ увъреніямъ не довъряли и опаса-

<sup>1)</sup> Эсеирь IX, 16-17.-А. Кр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) весною, въ февр. 628.—А. Кр

<sup>3)</sup> мединцы и асламиты.-А. Кр

моханиеду путь. Такинь образонь, Пророкь неожиданно встрытиль пересвчь моханиеду путь. Такинь образонь, Пророкь неожиданно встрытиль передъ собою мекканское войско и, въ виду невозможности пройти силою, пошель окольною дорогою въ Ходейбю "——",— итстность, лежащую у границъ священной земли. Тамъ заведены были переговоры, и, наконецъ, постановлены были следующія условія: заключается перемиріе на десять леть; всякій, кто пожелаеть примкнуть къ Мохаммеду, витеть на то право, и въ равной итръ всякій волень перейти на сторону мекканцевъ; но лица подвластныя, которыя пристануть къ Мохаммеду безъ уполномоченія со стороны вхъ покровителей или хозяевъ, должны быть отсылаемы обратно;— мохаммедь и его последователи въ этомъ году не войдуть въ Мекку, но могуть это сдёлать въ будущемъ году и пробудуть тамъ три дня, причемъ, однако, у нехъ не будеть никакого оружія, кромъ меча въ ножнахъ 1).

Для людей недальновидных, которые ужъ расчитывали было посътить Вабу, а теперь принуждены были удовольствоваться принесеніемъ жертвъ въ Ходейбій, договоръ этоть явился полнымъ разочарованіемъ <sup>2</sup>). Мохамиедъ, болье дальновидный, справедливо смотрълъ на Ходейбійскій договоръ, какъ на успъхъ, столько-же большой, сколько и неожиданный, и считалъ его даже за побъду<sup>2</sup>). Въ самомъ дъль это былъ большой шагъ впередъ. По Ходейбійскому договору (628) Пророкъ отнынъ былъ при-

<sup>3)</sup> См. суру XLVIII, 1, которая такъ и называется الفتح Цобъда". Срв. пбнъ-Исхакъ, 748.—А. Кр.



 $<sup>^{1})</sup>$  Съ своей стороны Мохаммедъ обязывался давать свободный пропускъ караванамъ, идущимъ въ Сирію и изъ Сиріи.—А. Kp.

знанъ за независимаго владътеля; десятилътнее перемиріе давало ему возможность распространять новое учение даже въ самой Меккъ н. тъмъ временемъ, продолжать свои завоеванія въ другихъ мъстахъ. придаль большую цену, если не совсемь духу, то по крайней мере букве договора, а такъ-какъ въ настоящее время ему ужъ нечего было бояться мекканцевъ, то онъ обратилъ свои взоры въ другую сторону. Онъ началъ съ того, что наказаль бедунновъ, отказавшихся пойти съ нимъ въ паломничество, и сдълаль это самымъ чувствительнымъ для нихъ образомъ: онь устраниль ихъ оть участія во всьхь такихь походахь, гдв можно было захватить добычу, впредь до тёхъ поръ, пока они не побывають въ какомъ-нибудь важномъ сражения въ Сиріи или въ иномъ мъсть. Надо замътить, что въ это самое время (628) Пророкъ, до сихъ поръ почти неизвъстный за предълами своей страны, сдълаль странную и дерзкую выходку: онъ разослаль письма представителямь сосёднихь державь, римскому, или византійскому императору 1), царю Персін, царю Абиссинін, царю Йеманы, правителямъ Сиріи и Египта; въ этихъ письмахъ онъ требоваль, чтобы они ему подчинялись и приняли то учение, которое онъ проповъдываль. Императоръ Гераклій посланное ему письмо получиль на своемъ пути въ Герусалимъ. Его царствование сперва долгое время было очень несчастанво: персы отвоевали было у него Сирію, Египеть и Малую Азію и угрожани даже Константинополю; однако въ эпоху бъгства Мохаммеда въ Медину военное счастье повернулось въ его сторону: Гераплій возвратниъ себъ Малую Азію, перенесь театръ военныхъ дъйствій въ самое сердце Ирана, нанесъ роковой ударъ военному могуществу персовъ побъдой, одержанной имъ при Нинивін (627) и отняль у нихъ похищенный ими Животворящій Кресть. Теперь императорь быль занять мыслью, чтобы съ большимъ великольніемъ и торжествомъ возставить этотъ кресть на Святомъ Гробъ Господнемъ, и съ этою-то целью онъ шель теперь пешкомъ на поклонение въ Герусалимъ. При такихъ обстоятельствахъ получилось письмо отъ Мохаммеда; само собою разумъется, что Гераклій не

<sup>1)</sup> Такъ какъ въ эту эпоху, т. е. до возстановленія Западной Римской имперіи Карломъ Великимъ, существовала ужъ только одна римская имперія—Восточная, то мы въ дальнъйшемъ нашемъ изложеніи будемъ ее называть просто Римской.



обратиль на него никакого вниманія. Піахъ персядскій, получивши письмо, разорваль его на мелкіе куски; но его нам'єстникь въ Йеме́нъ, который зналь слабость персидской имперіи я, незадолго передъ тъмъ, самъ возмутился, призналь верховенство Мохаммеда; правда, въ началь, въ виду большой отдаленности Йемена, подчиненіе йеменскаго правителя Мохаммеду существовало скорте лишь по имени, чтить въ дъйствительности 1); римскій правитель Египта выказаль дружественныя чувства и послаль Мохаммиеду подарки 2). Что же касается христіанскаго царя (наджжащи, негуса) Абиссиніи, который ужъ и раньше оказаль услугу мусульманамъ, во время ихъ бътства изъ Мекки, открывъ для нихъ дверь своего царства, то про него достовърно нельзя сказать, какъ приняль онъ письмо Мохаммеда. Христіанскій царекъ Йемамы « ) тоже выслушаль пословъ благосклонно, но потребоваль участія въ управленіи, и такое притязаніе Мохаммедъ съ гордостью отвергь.

Въ томъ же 628-мъ году мусульмане внезапно напади на евреевъ Хейбарскихъ 4), владъвшихъ плодоносными землями, семью укръпленіями в нъсколькими деревнями; они были принуждены подчиниться мусульманамъ 5). А въ февралъ мъсяцъ (Зу-ль-Ка'де) слъдующаго года Мохаммедъ предпринялъ съ двумя тысячами человъкъ богомолье въ Мекку 6). Все

י) Да и персамъ Йеменъ, въ силу его отдаленности и нелюбви персовъ къ морскимъ перевздамъ, подчинялся скорве номинально, чвиъ реально. Мъстные князьки мало слушались الأجنال т. е. потомковъ Вахриза, подчинившаго въ 570 г. Йеменъ Хосрову I Ануширвану; а изъ Ирана помощь этимъ намъстникамъ не приходила, и они скромно жили въ главномъ йеменскомъ городъ Сан'а.—А. Кр.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Въ числъ этихъ подарковъ была бълолицая, кудрявая красавица Марія́та,— та самая, которая затъмъ вызвала такія волненія въ харемъ Пророка. См. примъч. на стр. 68-ой.—A. Kp.

далеко на востокъ отъ Медины, по направленію къ Персидскому заливу.—
 A. Kv.

<sup>4)</sup> Эти богатые евреи (между ними находились и изгнанные Бану-Надыръ) были последними изъ опасныхъ для Пророка.—А. Кр.

<sup>5)</sup> Тёмъ досталась тогда обильная добыча, но кто не быль при Ходейбіи, тотъ въ дёлежё ея не участвоваль. При раздёлё было установлено, что <sup>1</sup>/<sub>8</sub> часть добычи принадлежить Пророку (впослёдствіи это право было перенесено на халифа).—Одна Хейбарская еврейка, по имени Зейнабъ, едва не отравила Мохаммеда.—А. Кр.

<sup>6)</sup> Мохаммедъ торжественно совершилъ всё обряды, бывшіе въ обычаё при хаджжё у донсламскихъ пилигриммовъ. Хаджжъ Пророка очень важенъ, какъ санкція донсламскаго языческаго обычая и какъ примёръ для послёдующихъ поколёній. А. Кр.

обощнось преврасно. Мекканцы удальнись на сосёдніе холиы и начёмъ не тревожили палагримовъ; но когда Мохамиедъ захотёль побыть еще нёсколько времени въ Мекке сверхъ положенныхъ трехъ дней, оне даля ему знать, что этого не потерпять, —и Мохамиедъ со своими вёрными удалился. Они во всякомъ случае успёли пріобрёсти въ Мекке нёсколько новыхъ приверженцевъ, въ томъ числе Халида, храбраго военачальника, который одержаль побёду при Оходе и впоследствіи заслужиль прозвище «Меча Божьяго» 1), и 'Амра, который впоследствіи завоеваль Египеть 2).

Число сторонниковъ Мохаммеда такимъ образомъ усилилось, и онъ даже, пожалуй, могъ питать надежду, что вскоръ сдълается властелиномъ Мекки; за то з) онъ потерпълъ большія неудачи въ ноходъ противъ Сиріи, куда, по его приказанію, направилось трехтысячное войско. Дощедши до сирійской границы, оно наткнулось на войско римское, которое само по себъ было гораздо сильнъе да кромъ того имъло ноддержку въ пограничныхъ вассальныхъ полухристіанскихъ арабскихъ племенахъ пустыни 4). Мусульманское войско, виъсто того чтобы возвратиться назадъ, какъ это совътовали сдълать наиболье благоразумные люди, ринулось на врага съ безразсудной стремительностью. Послъдствіемъ этой безразсудности было ужасное пораженіе подъ Мутою з). Впрочемъ, уваженіе къ Мохаммеду въ этихъ мъстностяхъ вскоръ было возстановлено. Большое число пограничныхъ племенъ присоединилось ко второму пришедшему мусульманскому войску, такъ что на этотъ разъ непріятель ужъ не отважился дать сраженіе и рѣшилъ отступить.

Цълыхъ два года (съ марта 628 года) тянулось Ходейбійское церемиріе, когда Мохаммедъ нашелъ удобный случай, чтобы нарушить мирныя отношенія и осуществить свою завътную мечту—завоевать Мекку. Случи-



<sup>1)</sup> Его нелестную, въ нравственномъ отношеніи, характеристику см. въ моихълекціяхъ по исторіи Ирана, стр. 116—123.— А. Кр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дядя Пророка 'Аббасъ, остававшійся язычникомъ, но дійствовавшій въ пользу племянника, сосваталь ему тогда же вліятельную вдову - мекканку, по имени Меймуну.—A. Kp.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) въ сентябрѣ того же 629-го года. -A. Kp.

<sup>4)</sup> Они-то (арабы вассальнаго царства Гассанскаго), а не сами римляне оказались губительными для исламской рати.—A. Kp.

 $<sup>^{5}</sup>$ ) У Мертваго моря.—А. Kp.

лось какъ то, что однажды ночью 1) на одно мелкое бедувиское племя 2), жившее подъ Меккой и состоявшее подъ покровительствомъ Мохамиеда, неожиданно было савлано нападение со стороны другого маленькаго племени 3). находившагося въ союзъ съ меннанцами; при этой стычкъ погибло иъсколько человъкъ. Это являлось прямымъ нарушеніемъ договора, тъмъ болве, что среди нацалавшихъ находились кое-какіе мекканцы; она, правда, старались остаться незамъченными, но тъмъ не менъе ихъ узнали. Обиженное племя кричало о миненіи, а Мохаммеду ничего болье и не желалось, какъ удовлетворить ихъ просьбу. Мекканцы послади въ Медину Абу-Софъяна, чтобы онъ принесъ извинение и постарался возстановить миръ; во это оказалось невозможнымъ; Абу-Софъянъ принужденъ былъ вернуться ни съ чъмъ, и менканцы поняли, что ихъ положение затруднительно; все-таки имъ казалось, что итть угрожающей опасности. Въ этомъ оне ошиблись. Немедленно Мохамменъ собрадся въ большой походъ противъ своего родного города Мении, но опружнать дъло строжайшей тайною; ни своему задушевному другу Абу-Бекру, ни 'Авшъ, своей любимой женъ, онъ не сообщиль, куда собственно онъ думаеть идти, и отвлекъ всеобщее внимание отъ своего дъйствительнаго намърения, пославши небольшой отрядъ въ противоположную сторону. Въ то же время онъ разослалъ приказъ по встить союзными бедуннами, чтобы она соединились съ нимъ въ Мединт или поджидали его въ извъстныхъ указанныхъ мъстахъ, лежавшихъ по дорогь въ Менку; и вотъ только въ последній моменть онъ сообщиль свой проэкть своимь върнымь въ Мединъ, строго внушая имъ при этомъ, что надо заботиться, какъ бы въ Меккъ никто объ этомъ походъ не провъдаль. Не теряя времени, они отправились въ путь [1 января 630] 4). Въ нимъ по дорогъ присоединялись бедунны, одно племя за другимъ, и вскоръ войско Мохаимеда представляло собою силу въ 8-10 тысячъ чедовъкъ. Подвигалось оно настолько быстрымъ ходомъ, что черезъ щесть вли семь дней могло расположиться станомъ на разстоянім одного дня DATE OUR WORKS.

въ декабръ 629 года.—А. Кр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Бену-Хоза'а — А. Кр.

 $<sup>^{8}</sup>$ ) Бекритовъ. -A. Kp.

<sup>4)</sup> вървъе, что еще въ декабръ 629.—А. Кр.

Въ то время, какъ войско Мохаммеда еще было въ пути, отправвыся къ своему племяннику Аббасъ, и, въ последнюю минуту, когда ужъ не могло быть накакихъ сомивній, что Мохаммедь восторжествуеть, Аббасъ принялъ исламъ. Тогда онъ сталъ посредникомъ между Мохаммедомъ и Абу-Софъяномъ, верховнымъ главою менканцевъ. Въ высшей степени въроятно, что, по порученію Мохаммеда, Аббасъ все заранве уладилъ и тайно условился съ Абу-Софъяномъ, какъ надо будетъ дальше дъйствовать 1). Но все это произошло въ такой строгой тайнъ, что преданіе ничего объ этомъ и не узнало. То, что намъ сообщаетъ преданіе, представляется страннымъ и заключаетъ въ себъ что то тайнственное. Вотъ что говорится:

Мохаммедъ приказалъ своимъ воинамъ, чтобы ночью каждый развель большой костерь на состянихъ съ лагеремъ высотахъ. Вскоръ запылало десять тысячь разложенныхъ костровъ, и Пророкъ надъялся, что это неожиданное увъдомление о его присутствии убъдить мекканцевъ въ безполезности всякаго сопротивленія. Меккенцы — говорится дальше — до сихъ поръ не получали еще никакого постовърнаго извъстія о выступленіи Мохаммеда; однако знатныхъ горожанъ одинаково тревожила и мнимая тишена, царившая вокругь, в неясный гуль приблежающейся грозы; поэтому они послади Абу-Софъяна на развъдки. Вечеромъ, въ сопровождения двухъ человъть, онъ повхаль по дорогь, ведущей въ Медину 2). Чъть болье смеркалось, темъ сильнее вырезывались огни; трое путниковъ толковали объ этомъ между собою; какъ вдругъ Абу-Софъяну послышалось, что его овликають по имени: «Это ты, Абу Софъянь?» - «Да, это я», отвътиль онъ: «Что новаго?» — «Вонъ тамъ», отвътниъ неизвъстный, — «расноложился станомъ Мохаммедъ съ 10 тысячами своихъ последователей. Видишь цёлыя тысяче костровъ, которыя оне развеля? Послушай-ка меня, присоединяйся къ намъ; иначе мать твоя и весь домъ твой будуть по тебъ плавать!» Тотъ, ито говориль эти слова, быль 'Аббасъ. Сидя верхомъ на бъломъ мулъ Пророка, онъ, по словамъ преданія, повхаль по дорогъ въ Мекку въ надеждъ встрътить какого-нибудь человъка, котораго

<sup>2)</sup> Интересно, что изъ этихъ двухъ людей одинъ не былъ врагомъ Пророку, а другой принадлежалъ даже къ его союзникамъ.



<sup>1)</sup> См. по этому поводу полныя проницательности соображенія Мьюра, Life of Mahomet, IV, стр. 120—122.

онъ могъ бы послать въ мекканцамъ и убѣдить ихъ, что надо просить мира, и только такимъ образомъ можно будеть спасти Мекку. «Садись сзади на моего мула», продолжалъ Аббасъ: «я приведу тебя въ Пророку, и ты у него попросишь прощенія». Абу-Софъянъ повиновался, и вскорѣ они прибыли въ палатвъ Мохаммеда. Аббасъ вощелъ и сообщилъ Мохаммеду, вто явился. «Проведи его въ свою палатку», сказалъ Проровъ, «и приходи во мнѣ съ нимъ завтра».

На другой день утромъ, когда они пришли, Мохаммедъ воскликнулъ: «Ну, Абу-Софъянъ, убъжденъ ли ты теперь, что нътъ Бога, кромъ Аллаха?»

- «Благородный повелитель! Еслибъ быль еще иной богъ, онъ помогъ бы инъ побольше».
  - «Признаешь ин ты теперь и то, что я посланиикъ Божій?»
- «Благородный повелитель! прости меня, что въ этомъ отношенія я еще питаю кое-какія сомнънія».
- «Горе тебъ!», вскричалъ тогда 'Аббасъ, «не время теперь сомнъваться. Произнеси исповъданіе въры, настоятельно прошу тебя! а не то голова съ плечъ!»

Абу-Софъянъ хорошо его понялъ. Онъ произнесъ пресловутыя слова: «Нѣчъ Бога, кромѣ Бога, и Мохаммедъ его Пророкъ». Тотъ, кто былъ невърнымъ, былъ теперь обращенъ въ мусульманство — точь въ точь такъ же, какъ впослъдствіи Карломъ Великимъ обращены были въ христіанство саксонцы. Жаль только, что онъ (увидимъ дальше) черезчуръ скоро забылъ про свое мусульманство!

— «Теперь поскоръе возвращайся въ Мекку», продолжалъ Мохаммедъ; «знай: кто будетъ искать убъжища въ твоемъ домъ, того не тронутъ. И хорошенько замъть еще вотъ что: поговори съ народомъ и скажи всъмъ, что никому нечего будетъ бояться, если онъ окажется въ закрытомъ домъ или въ Ка'бъ».

Абу-Софъянъ приготовился было уже убхать, а тъмъ временемъ войско Мохаммеда было призвано къ оружно и выстроилось въ походъ. Стоя возлъ 'Аббаса, Абу-Софъянъ съ удивлениемъ смотрълъ, какъ различныя кочевническия племена проходятъ стройными рядами и высоко держатъ

знамена 1). — «А въдь и вправду, Аббасъ», — всяричаль онъ наконецъ, «твой племянникъ премогущественный государь!» — «Государь! Развъ ты забылъ, что онъ нъчто поважите? онъ пророкъ!» — «Это правда... Ну, инъ пора домой.» ;

Сказавши это, забывчивый и неисправный аристократь посившно вернулся въ Мекку. Едва добхавъ, онъ закричать, какъ могъ громче: «Корейшиты! слъдомъ за мной вдеть Мохаимедъ! Съ немъ войско, которому сопротивляться вы не въ свлахъ; но всякій, ито придеть ко мнъ, кто запреть свой домъ, или ито упроется въ Ка'бъ — будеть виъ опасности!» Почти всъ укрылись въ тъхъ мъстахъ, какія только что посовътовалъ Абу-Софъянъ.

Описаннымъ способомъ разыгралось дъло передъ народомъ; однако есть убъдительныя основанія думать, что почная встръча Абу-Софъяна съ 'Аббасомъ состоянась не случайно, но всябдствіе предварительнаго соглашенія. А если такъ, то надо отдать Абу-Софъяну полную честь. Конечно, не овъ, не его потомки, царствовавшіе потомъ въ Дамаскъ, не могуть заявлять притязаній на титуль върующихь, и благочестивые мусульмане не даромъ говорятъ, что его упорная душа была недоступна для истинъ въры; но это быль человъкъ развитой, проницательный и честный — вся жизнь его служить этому доказательствомъ -- и онъ очень хорошо понималь, что продолженіе этой неравной борьбы должно привести къ раззоренію Мекки: мединцы въдь только того и желали, какъ бы утолить свою старинную злобу потоками крови. Возможно, —и это было ужъ высказано выше, — что Абу-Софъянъ вступиль съ Проровомъ въ соглашение еще тогда, когда посътиль Медину, и что еще тогда у нихъ удадилось все дъло; но даже если и не допускать такого предположенія, все равно остается достовърнымъ то, что онъ въ последнюю минуту совершиль измену, и совершиль ее изълюби къ родинъ, такъ-какъ только благодаря его измънъ завоевание Мекки могло обойтись почти безъ провопролитія; въдь нипто другой, промъ верховнаго главы, окруженнаго всеобщимъ уважениемъ, - такого главы, какимъ именно

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Мохаммедъ цёлымъ рядомъ обязательныхъ установленій уси $^{1}$ ь ввести въ бедуннскую среду дисциплину, которая сказалась и въ военномъ отношеніи: для Абу-Софъяна, привыкнувшаго въ индивидуалистической, независимой психологіи драба все это было, конечно, удивительнымъ.— A. Kp.



и быль Абу-Софъянъ, — не могь бы взять на себя роль, сыгранную вив въ этомъ случат, потому что еще много было людей въ Менкъ, которые охотно согласились бы пойти на самую опасную смертную борьбу.

Когда мусульманское войско приблизилось въ Менкъ, Мохаммедъ разданить его на четыре отдъла, которые бойти въ городъ должны были каждый разною дорогою. Они такимъ образомъ могли бы взаимно опираться другь на друга, если бы въ этомъ, конечно, явилась вдругъ необходимость, потому-что, собственно, ничто не заставлило предвидътъ препятствія. Войскамъ были отданы строгіе наказы: запрещалось вступать върукопашную или прибъгать къ насилію. Но мединцы не желали понимать дъла такъ: имъ, напротивъ, хотълось воспользоваться нынъшнимъ случаемъ, чтобы отплатить мекканцамъ за то презрѣніе, какимъ они такъ часто надъляли мединцевъ, и ихъ военачальникъ, Са'дъ-ибнъ-Обаде, началъ кричать громкимъ голосомъ:

— «Кто бы ни были живущіе въ этомъ городѣ, всѣмъ имъ сегодия надо погибнуть!»

Такое намъреніе шло совсъмъ въ разръзъ съ желаніями Мохаммеда, и такъ-какъ онъ понималь, что въ данномъ случать все зависитъ главнымъ образомъ отъ военачальника, то отнялъ начальство у Са'да и поручилъ командованіе сыну Са'да Кайсу, который меньше, чтых отецъ, жаждалъ мщенія.

Изъ упоминутыхъ четырехъ отдѣловъ одинъ, состоявшій изъ бедуиновъ и находившійся подъ начальствомъ Халида, встрѣтилъ сопротивленіе.
Онъ былъ встрѣченъ градомъ стрѣлъ со стороны наиболѣе ярыхъ враговъ
Мохаммеда, которые заняли сильную позицію; но Халиду вскорѣ удалось
обратить ихъ въ бѣгство и погнать по улицамъ Мекки. Когда Мохаммедъ,
взобравшійся на холмъ и наблюдавшій окружающее, увидалъ, что происходитъ, онъ чрезвычайно разгнѣвался и закричалъ: «Да развѣ я не запретилъ самымъ строжайшимъ образомъ вступать въ рукопашную?». Но
вогда Пророку объяснили, какъ дѣло произошло, онъ сказалъ: «Что Богъ
ни дѣлаетъ, все къ лучшему».

Мохаимедъ, слъдовательно, овладълъ Меккою 1). Онъ отправился въ Ка'бу, почтительно прикоснулся своимъ жезломъ къ Черному камню, обощелъ

<sup>1)</sup> Нач. янв. 630 г., или конецъ дек. 629.—A. Kp.

семь разъ вокругъ храма и отдаль приказъ уничтожить идоловъ, что и было сдъдано 1). Всъмъ дарована была аминстія за исключеніемъ только десяти или двънапцати дицъ: да и изъ нихъ предано было смерти только четверо. Трое изъ нихъ заслужили ее своимъ особенно упорнымъ сопротивленіемъ; четвертой оказалась одна пъвица, которая никогда не переставала произносить сатиры противъ Пророка-оскорбленіе, которое арабъ, - какъ мы это ужъ видъли, -- прощаетъ ръдно °). Значитъ, въ общемъ поведение Мохаммеда послъ того, какъ онъ завоеваль Мекку, представляется великодушнымъ. Никакой въдь другой народъ не заставилъ его столько перетерпъть, сколько мекканцы, которые въ продолжение двадцати лъть осмъявали его, преслъдовали, сражались съ нимъ; и тъмъ не менъе Мохаммедъ имъ все простиль--- Мохамиедь, который такь жестоко казниль евреевь племени Корейза за одно лишь то, что они передались на сторону враговъ. Отчего же происходить такая разница въ его поведеніи при этихъ обоихъ случанхь? Быль ин для него въ томъ витересъ личный или политическій-постумягко? Или Мохамиедъ въ самомъ дълъ пить съ мекканцами такъ быль благородень и великодушень? 3). -- Нъть, суть не въ томъ. У араба всегда есть два въса и двъ мърки: проступки чужаковъ онъ вараетъ строго; проступки того племени, къ которому онъ самъ принадлежить, онъ прощаеть. Я думаю нельзя подыскать ни одного примъра, чтобы арабъ, не скажу ужъ-уничтожиль, а просто - чтобы сколько-нибудь значительно наказаль свое племя, хотя бы оно его оскорбило самымы чувствительнымы обравомъ. Это было бы чъмъ-то непонятнымъ для арабскаго общества; любовь къ своему племени есть самое святое, самое дорогое чувство, какое знаеть арабъ. «Люби свое племя», сказаль одинъ поэть, «ибо съ твоимъ племенемъ ты связанъ болъе тъсными узами, чъмъ тъ, какія связывають мужа и жену 4)». Такимъ образомъ въ обомхъ вышеупомянутыхъ случаяхъ

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Сперва были уничтожены всѣ идолы Ка'бы, а затѣмъ и всѣ идолы домашніе. Всѣ мекканцы должны были принять исламъ.—A.~Kp.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Важитышимъ лицамъ города разосланы были подарки.—А. Кр.

<sup>3)</sup> Таково митеніе Мьюра, IV, стр. 133: "Конечно, въ его собственныхъ интересахъ было забыть прошлое и предать вст пережитыя непріятности и обиды забвенію. Темъ не менте требовалось великодушное и благородное сердце, чтобы такъ поступить".

Мохаммедъ не заслуживаеть ни порицанія, ни похвалы въ той мъръ, въ какой это иногда дълалось; онъ поступиль просто, какъ поступиль бы на его мъсть и всякій другой изъ его соотечественниковъ.

Мекканцы, съ своей стороны, подчинились тому, чего отвратить не могли. Впрочемъ, судьба ихъ въ сущности, не очень то была жалка. Они, правда, принуждены были принять исламъ, если и не сейчасъ, то все-таки довольно скоро, а большой охоты къ тому они не имѣли; но вѣдь достаточно было принять его внѣшнимъ, практическимъ образомъ. А за то они получили гегемонію и верховную власть надъ всѣми племенами Аравіи 1), и немедленно послѣ смерти Мохаммеда обнаружилось, что этою властью обладаютъ именно они, а не мединцы, хотя торжество для религіи Мохаммеда доставили послѣдніе. Для мекканцевъ интересы ихъ могущественнаго соотечественника сдѣлались ихъ собственными интересами; и что же удивительнаго, если они, ужъ далекіе отъ мысли бороться съ нимъ, вѣрно сражались въ рядахъ его войскъ, и если въ Меккѣ не образовалась такая партія недоброжелателей, какая была въ Меккѣ не образовалась такая партія недоброжелателей, какая была въ Меккѣ не образовалась такая

Завоеваніе священнаго города фактически положило конецъ борьбѣ за исламъ; исламъ ужъ восторжествовалъ, — нигдѣ въ Аравія не оставалось силы, которая могла бы еще сопротивляться Мохаммеду <sup>2</sup>). А кто попытался сдѣлать это, тѣ быстро принуждены были раскаяться въ своей дерзости <sup>3</sup>). Со всѣхъ сторонъ шли въ Мохаммеду посольства; одно племя

<sup>1)</sup> Всѣ прочія святыя мѣста языческой Аравіи были упразднены, такъ что новая религія не только не уменьшила религіознаго значенія Мекки, но—напротивъ—укрѣпила перевѣсъ за ней одной.— $A.\ Kp.$ 

 $<sup>^2</sup>$ ) Въ виду имъется, конечно, самостоятельная Аравія: тѣ арабскія области, которыя находились подъ властью или вліяніемъ византійцевъ и персовъ, подчинились исламу ужъ при халифахъ.— $A.\ Kp.$ 

<sup>3)</sup> Сильное сопротивленіе, сейчасъ же послѣ взятія Мекки, оказали Мохаммеду хавазинцы и дали ему битву при Хонейнѣ. Она кончилась побѣдой мусульманъ и дала имъ богатѣйшую добычу. При раздѣлѣ было оказано мекканцамъ несправедливое преимущество передъ мединцами (Боха́рій 445—Spr .III, 334). Мединцы роптали, но и мекканцы считали себя обиженными, и раздраженіе дошло до того, что съ самого Пророка былъ сорванъ плащъ. Онъ, держа успоконтельную рѣчь къ мединцамъ, говорилъ, имъ, что они вѣдь и такъ тверды въ вѣрѣ, а сердца мекканцевъ нужно привлечь къ вѣрѣ мірскими благами. (Это онъ возвелъ въ принципъ,—см. Кор. IX, 58—60). Побѣжденные и ограбленные хавазинцы должны были принять исламъ, послѣ чего имъ были возвращены изъ плѣна ихъ жены и дѣти. — А. Кр.

наперерывъ передъ другииъ спѣшило подчиниться Мохаимеду <sup>1</sup>), пораньше принять исламъ. Даже племена наиболье отдаленныя не отстали; племена христіанскія приняли новую вѣру съ неменьшимъ рвеніемъ, чѣмъ языческія, и погда отнынѣ Мохаимеду надо было выступить въ походъ <sup>2</sup>), онъ располагалъ войсками въ тридцать тысячъ человѣкъ. Если бы смотрѣть только на внѣшность, то можно было бы сказать, что вся Аравія, нѣкогда столь равнодушная къ религів <sup>3</sup>), вдругь сдѣлалась вѣрующею и набожной; жаль только, что тѣ странные способы, какими нерѣдко соверщались обращенія, доказывали противное. Примѣромъ пусть послужить обращеніе племени сакыфовъ— жившаго въ городѣ Тапфѣ

По завоеванія Менки, Мохамисдъ потеривль неудачу въ осадв Танфа и получить во снъ приказаніе снять осаду. Тогда онъ отдать распориженіе состанить племенамъ произвести такія опустошенія въ Танфской области, что жители города нарядили въ нему посольство о миръ. Посланцы заивили, что они и ихъ сограждане готовы принять исламъ, если имъ будеть разръщено въ течение еще трехъ льть сохранить своего идола-Аллату и не совершать мусульманской молитвы. «Три года идолопоклонства—это слишкомъ много! да и что значить -- въровать безъ молитвы? » возразиль Мохаммедъ. Тогда посланные умърния свои требованія и послъ долгихъ переговоровъ сошлись наконецъ на следующихъ условіяхъ: сакыфиты не будуть платить десятины; они совстив не будуть участвовать въ священпой войнь, не будуть превлоняться для молитвы, сохранять Аллату еще на одинъ годъ, да и посят этого не обязаны будуть уничтожить идола своими руками. У Мохаммеда оставались еще кое-какія сомивнія, и опъ опасался, что въ его поступвань строго отнесется общественное мижніе. Но посланцы сказали ему: «А если арабы будуть спрашивать тебя, почему ты завлючиль такой договорь, тебъ стоить лишь отвътить: Такъ инъ приказаль Аллахъ» 4). Мохаммедь нашель этоть доводь настолько убъда-

 $<sup>^{1}</sup>$ ) по своему почину или по приказу Мохаммеда.—A.~Rp.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напримъръ, вскоръ лътомъ того же 630 г. понадобилось снарядить походъ въ Сирію. — A. Kp.

 $<sup>^3</sup>$ ) а по отношенію къ исламу —и враждебная, потому̀-что до покоренія Мохаммедомъ Мекки бедуины иногда даже убивали посланныхъ къ нимъ мусульманскихъ миссіонеровъ.—A. Kp.

<sup>4)</sup> См. Вахыди—Асбабъ 17, 75 (Spreng. II, 15).—А. Кр.

тельнымъ, что началъ диктовать своему севретарю договоръ. Севретарь уже прописалъ условія относительно десятины и священной войны; но когда очередь дошла до молитвы, Мохаммедъ почувствовалъ такой приливъ стыда и раскаянія, что запнулся. Одинъ изъ посланцевъ, занявъ его мъсто, самъ продиктовалъ писцу условіе, касавшееся молитвы; однако секретарь смотрълъ на Мохаммеда, ожидая отъ него приказанія; а Мохаммедъ все молчалъ. Тогда-то Омаръ, человъкъ горячій и страстный, поднялся и крикнулъ, обнаживши свой мечъ:

- «Вы испортили сердце Пророна, да сожжеть Богь ваше!»
- «Не съ тобой мы говоримъ», холодно ответниъ посолъ, «а съ Мохамиедомъ».
- «Ну, такъ и я не хочу ничего слышать о подобномъ договоръ», сказалъ Пророкъ. «Вамъ надо принять исламъ полностью и слъдовать всъмъ его предписаніямъ; а не то—война!»
  - -- «Повволь намъ по врайней мъръ сохранить Аллату еще на полгода».
  - «Нѣтъ».
  - -- «Ну, такъ на одинъ мъсяцъ!»
  - «Ни на одинъ часъ».

Такимъ образомъ послы ничего не успѣли добиться; — сакыфиты принуждены были принять исламъ весь цѣликомъ, потому-что они не осмѣлились снова начать войну, и Аллатъ была уничтожена при жалобныхъ причитаніяхъ женщинъ. Это былъ единственный примѣръ проявленія симпатія по отношенію въ идоламъ: вездѣ въ другихъ мѣстахъ въ уничтоженію идоловъ относились равнодушно, да и въ самомъ Танфѣ мущины не слишкомъ приняли въ сердцу судьбу Аллаты; послы заявили даже, что есля они и настамвали на временномъ сохраненіи Аллаты, то только потому, что къ этому идолу были привязаны суевѣрные люди ихъ племени и, въ особенности, женщины; что же касается до няхъ самихъ, то имъ до идола было очень мало дѣла.

Всявдствіе этого-то всеобщаго равнодушія арабы такъ легко и повинули свою прежнюю віру 1), но и новая віра была принята далеко не

<sup>1)</sup> Притомъ отреченіе отъ старой религін въ пользу ислама облегчалось для арабовъ-язычниковъ тъмъ обстоятельствомъ, что мусульманскій Аллахъ Тазаля

съ увлечениемъ. Обывновенно, ее привимали потому, что боялись истребительной войны и желали имъть свою часть въ военной добычъ; но дълади это нехотя; десятинную подать, стоя на точкъ зрънія матеріальныхъ выговь, находнии крайне непріятной; мусульманскія обрядности 1) казались тягостными и скучными; обязательство падать ниць во время молитвы — унизительнымъ. На исламъ смотръли вообще, какъ на итчто временное: въ данную минуту приходилось показать видь, будто человъкъ приняль исламъ; но, думалось, со смертью Мохаимеда все сооруженное имъ зланіе рухнеть, рухнеть и его религія, и все пойдеть въ Аравіи опять по старому. Обращеніе въ исламъ савыфитовъ танфскихъ было, разумъется, мало испреннимъ, — это легко видъть; однако обращение ихъ было гораздо болье чистосердечнымь, чымь другихь, потому-что, когда впослыдствін вся Аравія отпала отъ ислама, сакыфиты 2) остались исламу върны; поэтому, если въ исторіи обращенія арабовъ въ исламъ можеть быть річь объ искренности, то, пожалуй, обращение сакыфитовъ было какъ разъ наиболъе искреннимъ.

Самъ Мохаммедъ, казалось бы, не сознавалъ, насколько еще слабы тъ основы, которыя поддерживають зданіе: вмъсто того, чтобы устремить все свое вниманіе на упроченіе уже достигнутыхъ результатовъ, онъ гораздо болье былъ занять мыслью о далекихъ предпріятіяхъ и желалъ пойти на римскую имперію 3). Было ли въ этомъ самообольщеніе или непониманіе положенія дълъ? Допустить это трудно: нетерпъніе арабовъ сбросить съ себя исламское иго было настолько сильнымъ, что они не могли даже

быль имъ извёстенъ и изъ прежней религіи; не поклоняться жъ мелкимъ божкамъ, къ которымъ они, какъ мы видёли, равнодушно относились и прежде, было совсёмъ не тяжело; а суевёрія можно было сохранить и въ исламъ.-A. Kp.

 $<sup>^{1}</sup>$ ) ежедневная пятикратная молитва, носящая характеръ барщины, и чтеніе Кор $^{2}$ на.— $^{2}$ А.  $^{2}$ Кр.

ч) съ мединцами и понимающими свою выгоду мекканцами.—А. Кр.

<sup>3)</sup> Лівтомъ 630 г. онъ собраль войско въ 30,000 человікъ півхоты и 10,000 конницы и самъ отправился въ Сирію, чтобы отомстить вассально-византійскимъ арабамъ за мутское пораженіе 629-го года. Воинамъ Мохаммеда тяжело было двигаться по знойной пустыні, при жгучемъ вітрі, и они потребовали отступленія. Напрасно Пророкъ увіщеваль ихъ, говоря, что огонь ада будетъ жечь сильніе, чімъ лівтній зной: увінцанія не подійствовали на хищныхъ бедунновъ, и войско возвратилось домой съ полудороги.—А. Кр.

дождаться смерти Мохаммеда и возстали еще въ последнемъ месяце его жизни; а Пророкъ, темъ не мене, держался своихъ старыхъ плановъ, — лежа уже на своемъ смертномъ одре, онъ все-таки снаряжалъ новое войско противъ Сиріи 1). Поэтому скоре нужно сказать, что съ его стороны это была большая политическая мудрость: Мохаммедъ отлично сознавалъ, что внешнія войны и богатая добыча представляются единственными средствами, которыя могутъ внушить арабамъ симпатію къ исламу; поэтому-то онъ упорно держался своей системы, хотя хорошо долженъ былъ знать, насколько слаба вера его народа.

Близился его конецъ, и это онъ чувствовалъ самъ. Въ мартъ мъсвить 632 года. Мохаммень совершиль изъ Медины въ Мекку свое послъпнее богомолье 2). По его собственному митнію 3), онъ свое великое діло совершиль. — «Аллахъ!» говориль онъ, «я совершиль данное мет порученіе и выполниль свое призваніе! У Силы его видимо уменьшались, волосы его побъльли, тыло сгорбилось. Состарылся Мохамиедь преждевременно; да и какъ могло быть иначе, при его многочисленныхъ заботахъ, которыя постоянно ложились на него своимъ бременемъ, и при томъ недугъ, которому онъ быль подверженъ? Въ іюнъ онъ слегь въ постель 4), и самъ быль убъжденъ, что эта его бользнь будеть послъдней. Однажды ночью, напрасно стараясь заснуть, онъ безшумно поднялся и, въ сопровожденіи служителя, отправился на мединское кладбище, гдъ поконлось столько его друзей. Мохаммедъ оставался тамъ долгое время, погруженный въ свои мысля; затънъ онъ произнесъ вслухъ молитву за умершихъ и сказалъ: — «Воистину, вы и я увидъли исполненіе обътованій Господа нашего. Благословенны вы, ибо пользуетесь судьбою, иного лучшею судьбы тъхъ, которые остаются посль васъ». Вернувшись въ себъ, онъ сказаль своему служителю: «мнъ предстояль выборь между продленіемь моей жизни и немедленнымь предстательствомъ предъ лице Бога; я выбралъ последнее».

<sup>&#</sup>x27;) Конца этого похода ему ужъ не пришлось видъть.-А. Кр.

<sup>\*)</sup> Хажжъ этотъ былъ очень торжественъ, совершены были тогда не только главные, но и всъ мелкіе обряды (которые теперь служатъ для мусульманъ лучшимъ образчикомъ хажжа), и сопровождало Мохаммеда 14,000 мусульманъ.—А. Кр.

высказанному во время хажжа на торжественной проповъди въ Меккъ. А. Кр.

<sup>4)</sup> Находился онъ тогда уже, конечно, въ Мединъ. Его истощали приступы перемежающейся лихорадки.— А. Кр.

Лихорадка его становилась все сильнее и сильнее, Анша ухаживала за мужемъ съ самой нежной заботливостью. Мохаммедъ шутиль еще время отъ времени. Никакимъ снадобьямъ онъ не вериль, но его жены однажды, воспользовавшись темъ, что онъ былъ въ безчувственномъ состояния, дали ему какого-то питья. Пришедши въ себя, Мохаммедъ нашелъ вкусъ лекарства непріятнымъ и заставиль всю семью принять, въ его присутствія, это мерзкое питье, —никто не сопротивлялся.

Мохаммедъ позаботился также и о бъдныхъ. Никогда онъ не стремился въ богатству, и у него была привычка, какъ только заведутся у него деньги, употреблять ихъ на милостыню. Между тъмъ незадолго до болъзни онъ далъ Аншъ небольшую сумму на храненіе. Забольвши, Мохаммедъ потребовалъ, чтобы Анша немедленно роздала эти деньги бъднякамъ, и впалъ затъмъ въ полусонъ. Проснувшись, онъ спросилъ Аншу, исполнила ли она его приказаніе. «Нътъ еще», — отвътила та. Онъ сейчасъ же послаль ее за деньгами, указалъ тъ бъдныя семейства, въ которыя должны быть розданы деньги, и сказалъ: «Вотъ теперь я спокоенъ. Въдь не подобало миъ предстать предъ Господа моего, владъя этимъ золотомъ» 1).

Въ понедъльникъ утромъ, 8 іюня 632 г., онъ почувствовалъ себя гораздо лучше. Мединская мечеть была переполнена народомъ, потому-что всякому хотълось узнать, какъ здоровье Пророка; въ это время на молитвъ былъ предстоятелемъ Абу-Бекръ, которому Мохаммедъ поручилъ на время своей болъзни эту обязанность. Совершенно неожиданно, когда на нриходъ Пророка никто уже не надъялся, онъ среди молитвы вдругъ появился лично <sup>2</sup>); шелъ онъ нетвердой походкой, и приходилось его поддерживать, но всъ могли замътить, какъ улыбка удовлетворенія озаряеть его лицо: это былъ, въроятно, признакъ счастьи, которое онъ испыталь

<sup>2)</sup> Мединская мечеть была непосредственно соединена съ домомъ Пророка, и больной могъ пройти въ нее, не дълая черезчуръ напряженныхъ усилій.—.1. Кр.



<sup>1) 7</sup> іюня 6:32 г. Мохаммедъ потребоваль черниль и бумаги, чтобы написать книгу, которая навсегда предохранить его послѣдователей отъ заблужденія.— "Пророкъ бредить", сказаль Омаръ, удерживая тѣхъ, которые хотѣли исполнить требованія Мохаммеда: "вѣдь у насъ есть Коранъ, слово Божье". (По миѣнію Вейля, Омаръ боялся, какъ бы Мохаммедъ не назначиль Алія своимъ наслѣдникомъ). Поднялись споры: одни хотѣли исполнить волю Пророка, другіе сопротивлялись. Очнувшись, Мохаммедъ велѣль всѣмъ уйти: "удалитесь! не подобаетъ спорить въ домѣ посланника Божія".— А. Кр.

отъ сознанія, что успіль исполнить свою задачу. И воть въ послідній разь онъ обратился съ бесідой къ народу, и голось его оказался еще настолько силень, что его можно было разслышать даже вні мечети.—«Клянусь Аллахомъ!» сказаль онъ, «никто ни въ чемъ не можеть меня обвинить, я ничего не объявляль позволеннымъ, чего не разрішнять бы самъ Богъ, и ничего не запрещаль, чего не запретиль бы самъ Богъ въ своей книгі». Онъ попрощался также съ Осамой, которому поручиль главное начальство надъ войскомъ, отправлявшимся на Сирію, и сказаль ему: «Иди впереди твоего воинства, и да будеть надъ тобой благословеніе Божье!»

Послѣ этого трогательнаго прощанья Мохаимедъ снова вернулся въ комнату Анши и, истощенный отъ усталости, легъ на постель. Голову свою онъ склонилъ на грудь Анши. Произнести словъ онъ могъ не много, — только коротенькія молитвы: — «Аллахъ, помоги мнѣ въ моемъ предсмертномъ издыханіи! — Гавріилъ, подойди ко мнѣ, поближе! — Аллахъ, дай мнѣ твое прощеніе и соедини меня съ моими друзьями тамъ, въ вышинѣ! Вѣчность въ раю!» Затѣмъ все смоляло; голова Мохаимеда тяжело опустилась на грудь Анши; — и пророкъ Аравіи навѣки уснулъ тихимъ и мирнымъ сномъ 1)

## XPOHOZOFIA.

Рожденіе Мохаммеда—16/20 апръля 571 г. (по канонической датъ; въроятнъе же въ 570 г.) Женитьба на Хадиджъ—ок, 594. Первое наитіе—610 (или 612). Открытое выступленіе съ проповъдью—614. Первое бъгство мусульманъ въ Абиссинію и признаніе Мохаммедомъ идоловъ—615. Обращеніе Омара—615. Отлученіе Хашимова рода—617—619. Первая "акаба—620. Хижра—4/10 іюля 622 (или во всякомъ случаъ, не позже 16/20 сентября). Битва при Бадръ—ок. 9/13 янв. 624. Изгнаніе евреевъ-Кайнока — конецъ января 624. Оходское пораженіе — ок. 22/26 янв. 625. Изгнаніе бану-Надыръ—іюнь 625. Приключеніе съ 'Аишей—626. Война за оконами и истребленіе Корейзовъ—мартъ 627. Договоръ при Ходейбіи—февраль 628. Изгнаніе евреевъ изъ Хейбара—апръль май 628. Письма къ иноземнымъ государямъ—628; полученіе Маръяты изъ Египта—629. Хажжъ въ Мекку—февраль 629. Пораженіе мусульманъ при Мутъ въ Сиріи—сентябрь 629. Завоеваніе Мекки — ок. 6/10 янв. 630. Неудачный походъ на Сирію—лъто 630. Смерть ибнъ Обейя—начало 631. Распространеніе ислама по Аравіи—630—631. Великій, прощальный хажжъ—мартъ 632. Смерть Мохаммеда—4/8 іюня 632 (—13 Рабіоль-"авваля 11 г. Г.).—А. Кр.

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Похоронили его въ Мединъ же, и теперь его могила — мъсто поклоненія инлигриммовъ.—А. Kp.

Digitized by Google

## ВМЪСТО ГЛАВЫ ЧЕТВЕРТОЙ.

## Источники и пособія для изученія исторіи Мохаммеда.

## А. Е. Крымскаго.

Источники для исторіи Мохаммеда.— 'Орва и ІІІя бій. — Зохрій и другіе продолжатели 'Орвы. — Ибнъ-Исхакъ, въ редакціи ибнъ-Хишама, и Вакыдій, продолженный ибнъ-Са домъ; Табарій. — Позднъйшія біографіи Пророка. — Свъджнія европейцевъ о Мохаммедъ въ Средніе въка. — Ганье и начало реабилитаціи. — Главные европейскіе труды по исторіи Мохаммеда: Вейль; ІІІпренгеръ, Мьюръ и Нельдеке. — Гримме и другіе второстепенные изслъдователи. — Упорное мнъніе миссіонеровъ. — Русскія сочиненія о Мохаммедъ въ ХУІІІ въкъ. — Переводъ княги Ирвинга и другихъ запоздалыхъ или миссіонерскихъ сочиненій. — Медленное ознакомленіе Россія съ изслъдованіями западныхъ ученыхъ.

Четвертая глава «Исторіи мусульманства», написанная мною, представляла собою двъ части и была озаглавлена: «Источники для исторіи Мохаммеда и литература о немъ». Я приступилъ къ ея печатанію, но, отпечатавши иъсколько листовъ, убъдился, что мое изслъдованіе, загроможденное арабскими выписками и другими ссылками (которыя въ рукописный оригипалъ не были полностью внесены и обнаружили свою объемистость ужъ при наборъ) оказывается черезчуръ общирнымъ и во много разъ большимъ, чъмъ это возможно для одной главы. Поэтому я ръшилъ издать свое изслъдованіе отдъльной княгой, предназначенной для спеціалистовъ, а здъсь опустить четвертую главу, предложивши вмъсто нея нъсколько бъглыхъ замъчаній.

Важнъйшій, послъ Корана, источникъ для ознакомленія съ исторіей Мохаммеда—это преданія. Преданія о Мохаммедъ («хадисы») стали собираться и запоминаться профессіональными хранителями преданій вскоръ же послъ смерти Пророка, съ цълями богословско-юридическими (въ силу

чего преданіе хранилось не яначе, какъ съ иснадомъ, т.-е. указаніемъ, отъ вого оно происходить); однако въ число собираемаго матеріала попало множество такихъ преданій, которыя носили характеръ спеціально-біографическій. Около средины I в. гиджры одинь изъ мединскихъ юристовъбогослововъ 'Орва ибнъ-Зобейръ (+713), знавшій хорошо отъ Анши интимную жизнь Пророка, свель было такія преданія въ особый сводь; его младшій современнять куфісцъ III я бій ябнъ-III ярахиль († 723) составиль другой сводь предавій, относящійся ко времени воянственнаго періода Мохаммеда, т.-е. пребыванія его уже въ Мединъ; такой же сводъ составлень быль безпристрастнымъ ученикомъ Орвы Зохріемъ († 742), который перевхаль изъ Медины въ Дамаскъ къ омейядамъ (потомкамъ враговъ Моханиеда) и могь отнестись къ Пророку съ какой-нибудь критикою; составление подобныхъ сборниковъ преданий объ извъстныхъ періодахъ или сторонахъ жизни Пророка, не прекращалось и позже, въ теченіи первой половины II в. гиджры, какъ въ Мединъ, такъ и въ другихъ городахъ халифата; (изъ составителей прославляется въ качествъ особенно достовърнаго мединецъ Муса ибнъ Окба, ум. 758, слушавшій между прочимъ и Зохрія). Труды названныхъ составителей, жившихъ въ I--II в. гиджры, не дошли до насъ, и изъ нихъ мы знаемъ только цитаты. Полную, систематическую и связную исторію Мохаммеда составняв впервые ученивь Зохрія в б н ъ-И с х а к ъ († 768) по порученію аббасидскаго халифа Мансура; трудъ ибнъ-Исхана дошель до насъ, подъ заглавиемъ «Сирет-ар-расуль» (= «Житіе Посланника»), въ редакціи египетскаго жителя ибнъ-Хишама Грамматика (4 830), который снабдиль внигу вбиъ-Исхава разъясненіями, но выпустиль міста, компрометтировавшія Пророка; эти місста можно, однако, найти въ большой всеобщей «Исторіи» Табарія (+ 923), который ихъ выписываль прямо изъ нередактированнаго ибнъ-Исхана. Отчасти на основаніи книги ибнъ-Исхана, отчасти на основаніи богатаго, накопленнаго сырого матеріала мединецъ Вакыдій († 823) успълъ составить только «Китаю-аль-мауази» ( = «Кимгу военных в действій»), а его изобильные неиспользованные матеріалы были проредактированы и обработаны его секретаремъ ибнъ-Са'домъ († 845) подъ заглавіемъ: «Табадат» ( = «Разряды»). Очень полезную компилятивную исторію Мохаммеда даль въ своей громадной всеобщей «Исторіи» вышеназванный историкъ

Т а б а р і й (+ 923). — Сочиненія ибиъ-Исхата + ибиъ-Хишана, Ваныдія + ибиъ-Са'да да еще соотвътствующій отдъль у Табарія-воть, посль Корана, главные наше источники для исторів Моханиеда; есть еще и другіе старинные источники. — напримъръ, богословско-поридические хадисные сборняви («Моватта'» Ма́лика ибнъ-'Анаса, ум. 795, «Саффр» Бохарія, ум. 870, «Сарыр» Мюслима, ум. 875 и др.), далье — комментарін на Коранъ 1), «Асбаб ан-новуль» 2) и т. п., —но они, сравнительно, ужъ не такъ важны. Научная европейская критика всёхъ названныхъ работъ подвергаетъ, пожалуй, сомивнію достоверность некоторыхъ ихъ сообщеній, но въ общемъ никто не можетъ отрицать, что, благодаря имъ, исторія возникновенія мусульманства возстановляется для насъ съ такою достовърною ясностью, съ какою не возстановляется исторія возникновенія какой бы-то ни было другой міровой религіи. Что же касается позднихъ компиляцій вродъ отдъла «Исторіи» Абўльфыды († 1331) или любиныхъ мусульнанами объемистыхъ трудовъ: «Маваниб» Касталланія († 1517, писаль по матеріаламъ Соютыя), пресловутаго «Хамиса» Діярбакрія (+ послъ 1574) н «Сире Халябіййе» Халябія (+ 1634), то въ нивь вовсе не стоить обращаться, разъ въ нашихъ рукахъ имъются ихъ источники; въ тому же эти и имъ подобныя сочиненія переполнены легендарнымъ, фантастическимъ балластомъ. Менъе же всего научны господствующія современныя представленія малопросв'єщенной массы мусульмань объ исторім своего Пророка.

Ознакомленіе Европы съ исторією Мохамиеда началось очень поздно, и до XVIII въка европейскія представленія о мусульманскомъ пророкт были въ высшей степени превратны. Крайне плохо знали его даже наши южнорусскіе полемисты (срв. «Лебедь» 1679 и «Алкоранъ» 1683 Іоанникія Галятовскаго), хотя въдь среди малороссовъ достаточно бывало случаевъ «потурнацтва» въ турецкомъ плъну и обратнаго принятія христіанства по возвращеніи изъ плъна, а среди польскаго дворянства находились иногда

<sup>1)</sup> О нихъ см. главу У-ую.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Т.-е. спеціальные иснадные хадисы, указывающіе, по какому поводу или при какихъ обстоятельствахъ совершалось ниспосланіе (خرول) той или другой суры. Изв'ёстнъйшій сборникъ хадисовъ этого рода—аль-Вахыдія Нишапурскаго (ум. 1075), учителемъ котораго былъ историкъ Мохаммеда и прежнихъ пророковъ и комментаторъ Корана Та'лябій († 1036).

лица, которыя, живя въ самой Польшъ, ръшались не таить отреченія отъ ватолицизма и исповъдывать мусульманство 1). Еще хуже знали исторію Мохаммеда въ Великороссіи, что особенно видно изъ дъла, возбужденнаго появленіемъ русскаго перевода съ датянскаго сочиненія Д м. К а н т е м и р а: «Книга систима (мухами. рел.)», перев. И. Ильинскаго (Спб. 1722). Въ запавной Европъ про Мохамиеда ходили и писались совершенно баснословныя легенды: то его представляли бъглымъ ватолическимъ кардиналомъ 2), то ему предписывали грубый фокусь съ магнитнымъ гробомъ, то передавали про него другія невъроятнъйшія выдумки, которыя въ общемъ сводились къ тому утвержденію, что Мохамиедь быль наглый обманщикь и сознательный самозванець. Такой взглядь нашель, между прочимь, яркое отраженіе въ трагедів Вольтера: Mahomet. Реабилитацію мусульманскаго Пророка, на основаніи подлинныхъ свидътельствъ, начали францувы: гонимый французскій протестанть Ж. Ганье издаль съ датинскимь перенодомъ арабскія сообщенія о Мохамиедъ изъ «Исторіи» Абўльфыды (Оксф. 1722), а черевъ десять лёть напечаталь свое собственное сочинение (преимущественно на основанів Абульфыды же): La vie de Mahomet (Амстерд. 1732), сочинение, подъ вліяниемъ котораго и Вольтеръ сталь горячимъ защитникомъ Мохамиеда 3). Изданіе полныхъ «Annales moslemici» Абульфыды съ латинскимъ переводомъ Рейске (Копенг., 5 тт. 1781-1794) могло своимъ ученымъ авторитетомъ только содъйствовать реабилитаціи Мохаммеда. Въ 1782 году благосклонную біографію Пророка, основанную такъ же, какъ у Ганье, на арабскихъ авторахъ (и такъ же, какъ у Ганье, на авторахъ позднихъ), далъ Савари въ предисловін въ своему переводу Корана 4). Знаменитый французскій ученый Сильвестръ де-Саси, глубокоученая и многосторонняя абятельность котораго составила целую эпоху въ развити европейскаго востоковъдънія, не писаль особаго изследованія о Мохаммедъ, однако многими своими сочиненіями, въ которыхъ попутно затрагивался вопросъ о началъ ислама, значительно солъйствоваль уста-

<sup>1)</sup> Н. Костомаровъ: Историч. моногр., т. III, Спб. 1880, стр. 256 и слъд.
2) См. брошюру Doutté: Mahomet le cardinal. Шалонъ на Мариъ, 1899.

<sup>3)</sup> Письмо къ Фридриху Прусскому, 1740 "Essai sur les moeurs", гл. VI и VII; срв., Lettre civile et honnête 1760, т. XL, 170.

<sup>4)</sup> Второе изд.—1823, Парижъ, подъ редакціей автора Exposition de la foi musulmane Гарсенъ-де-Тасси.

новленію правильнаго взгляда на Мохаммеда; впрочемъ, и онъ свои свъденія о Мохаммеле черпаль не изь самыхь старинныхь авторовь. Только въ 1847-1848 г. появился въ Париже огромный ученый трудъ Коссе и ъде-Персеваля: Essai sur l'histoire des Arabes avant l'islamisme et pendant l'époque de Mahomet (3 тт.); на основание многихъ старинныхъ рукописныхъ источниковъ, которыми въ тому времени европейская орјенталистика ужъ могла располагать въ изобили, Коссенъ-де-Персеваль освътиль быть той среды, въ которой действоваль Мохаммедъ; что же касается исторін самого Пророка, то, пожалуй, нельзя сказать, чтобы она дана была у Коссенъ-де-Персеваля вполнъ въ притическомъ видъ, однако во всякомъ случать для разработии ся здъсь ужъ привлеченъ богатый матеріаль, —такой старинный, напримъръ, какъ «Сирет-ар-расуль» ибнъ-Хишана. Этимъ хорошимъ матеріаломъ не могь воспользоваться нізмецкій ученый Г. В ейль. изситдователь, поставившій изученіе исторіи Мохаимеда на вполит правильную, критически-научную почву и впервые показавшій, какъ нужно пользоваться Кораномъ и преданіями въ качествъ источниковъ для исторіи Пророка; въ сожальнію, Вейль не могъ достать ибиъ-Хишана и польвовался преннущественно двумя поздними компиляціями — «Хамисомъ» Діярбакрія (ок. 1574) и Сяре Халябіййе (авторъ ум. 1634). Съ теченіемъ времени Вейль еще болье углублялся въ изучение этого предмета: въ 1844 г. онъ издаль Historisch-kritische Einleitung in den Koran 1), въ 1864 годунъмецкій переводъ ибнъ-Хишама, а въ 1866 г. онъ въ началь своей Geschichte der islamitischen Völker паль окончательное резюме встяв своихъ изследованій о Мохаимеде. Разрушая старыя европейскія басив о мусульманскомъ Пророкъ, Вейль иногда, опираясь ужъ на арабскія данныя, бываеть и самъ строгь и безпощадень къ нему, особенно къ мединской поръ его жизни; тъмъ не менъе трудъ Вейля далъ многимъ европейскимъ историкамъ основу для превознесенія личности Мохаммеда: въ этомъ отношенін выдъляются бельгійскій юристь Лоранъ-авторъ Etudes sur l'histoire de l'humanité 2) и арабистъ Седилльо—авторъ популярной Histoire

<sup>1)</sup> Въ русскомъ переводъ Еф. Малова: "Историко-критическое введеніе въ Коранъ" (Казань, 1875, изъ УІ тома Миссіонерскаго противомусульманскаго сборника) сдъланы существенные пропуски. Второе нъм. изд. Лейпц. 1878.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) F. Laurent: Etudes s. l'hist. de l'hum., t. VI: Les barbares et l'église, IIap. 1865.

générale des Arabes, которая впрочемъ издана была ужъ после его смерти н оназалась устартлою при самомъ своемъ появления 1). Много новыхъ и удачныхъ мыслей о Мохамиедъ высказалъ Ренанъ въ своихъ получившвхъ всемірную извъстность Etudes d'histoire religieuse 2), и значительная часть его мыслей была подтверждена трудами трехъ наиболье авторитетныхъ изследователей Мохаимеда — Мьюра, Шпренгера и Нельдеке. Алойсъ Шпренгеръ, арабисть и медикъ, поселившись въ странъ рукописныхъ сопровищъ-Индін, посвятиль усердному изученію исторіи Мохаммеда ополо пятнавцати лучшихъ лътъ своей жизни (отъ конца 40-хъ годовъ и до середины 60-хъ годовъ XIX въка). До Шпренгера европейская наука, въ общемъ, съ такою еще неотчетанностью представляма себъ вопросъ объ источникахъ этой исторіи и притикъ ен, что Шпренгеръ въ 1849 году, въ своемъ письмъ 3) изъ Индіи въ Лейпцигъ въ «Нъмецкому Восточному Обществу», этому очагу нъмецкой оріенталистики, считаль необходимымъ (или, по его выраженію, nicht unangenehm der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft) преподать Обществу въ письмъ такія свъдънія (про ибнъ-Исхана, Ваныдія и т. д.), какія намъ могуть казаться прямо элементарными; но элементарными они для насъ сдълались только благодаря работамъ Шпренгера: его удачнымъ поискамъ за рукописями и его изслъдованіямъ. Рукописи Шпренгеръ разыскиваль съ необычайнымъ рвеніемъ, объявляль богатыя награды даже просто тому, кто сообщить ему о существование какой-небудь ценной рукописи, и, напримеръ, открывши «Китав аль-мауази» Ваныдія, съ восторгомъ писаль: «Я нашель Ваныди... саного Мохаимеда ибнъ-Омара ибнъ-Ваныда... Да, мон очи его видъли, мон пальцы его осязаля!»... 4) Шпренгеръ добылъ и рукопись Табарія, въ которой были извлеченія изъ ибнъ-Исхана, не цензурованнаго еще ибнъ-Хишаномъ, и рукопись «Табадат» ибнъ-Са'да, и рукопись «Асбаб ан-нозфль» Вахыдія Нишабурскаго, и много другихъ полезнъйшихъ сочиненій, въ числъ

¹) Sédillot: Hist. gén. des Arabes, 2 tt., Пар. 1877, изд. Г. Дюга. При жизни автора была напечатана только краткая Histoire des Arabes 1854.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По русски статья Ренана о Мохаммед'в приведена въ книг'в Чуйко о Ренаи'в.

<sup>3)</sup> ZDMG., III, 450-456.

<sup>1)</sup> Proceedings of the Asiatic Society, 1854, No. 4, crp. 407.

которыхъ видное мъсто занимаетъ еще «Ысабе» — біографическій словарь дюдей, лечно знавшихъ или вилъвшихъ Пророка 1); — само по себъ, произведеніе это-довольно позднее (авторъ, ибнъ-Хаджяръ, умеръ въ 1449 г.), но въ немъ есть непосредственныя выписки изъ утерянныхъ біографій I---II въка хижры. Въ теченіи приблизительно десяти льть частичныя изсльдованія Шпренгера, которыми все яснъе в яснъе освъщались арабская исторіографія I въка гижры, степень достовърности исторіи Мохамиеда и та нан другая сторона исторів Мохаммеда, были издаваемы Шпренгеромъ въ журналахъ или въ недоконченныхъ книгахъ; они возбуждали всеобщій интересь, но съ изданісив общаго заплючительнаго капитальнаго труда Шпренгеръ медаяль. Тъмъ временемъ англійскій миссіонеръ Пфандеръ обратился нь индійскому англичанину сору Вильяму Мьюру съ просьбою составить полную исторію Моханмеда. Мьюру не очень тягостно было взяться за эту работу, потому - что путь отчасти быль уже проложень отдъльными изследованіями Шпренгора, да къ тому же Шпренгоръ любезно предоставиль въ распоряжение Мьюра свои ценныя арабския рукописи; и воть, посль напечатанія ряда самостоятельныхь главь, появлявшихся сперва, въ 50-хъ годахъ, въ «Calcutta Review», Мьюръ издаль общую четырехтомную «The life of Mahomet and history of islam, to the era of the hegira, with introductory chapters on the original sources for the biography of Mahomet (здъсь, между прочимъ, хорощо резюжированы и формулированы работы Шпренгера) and on the pre-islamite history of Arabia» (Лонд. 1858, 4 тт.). Трудъ Мьюра написанъ, при всей учености, съ полной легкостью стиля, какъ это часто бываеть у англичань; въ качествъ англичанина же, Мьюръ хорошо оцвинль и освътиль политическія условія, среди которыхъ дъйствовалъ Пророкъ. Но въ то же время Мьюръ, по остроумному замъчанію Шпренгера, нисколько не скрываль внутренняго убъжденія, что въ исторіи Моханиеда діло не обощлось безъ чорта: віздь дъятельность Мохамиеда посъяла, виъстъ съ хорошими зернами, такое количество сорной травы и плевеловъ, что незримое участіе врага рода че-

<sup>1)</sup> Такіе словари необходимы мусульманскимъ юристамъ для того, чтобы провёрять достовёрность хадисовъ: наиболёе авторитетенъ тотъ хадисъ, иснадъ котораго восходитъ къ лицамъ, современнымъ Мохаммеду ("сахабамъ").



довъческаго, діавода-собдазнителя, вполить въ ней ощущается 1). Черезъ три года после появленія «Life of Mahomet» Мыюра Ширенгеры началь печатать свое капитальное сочинение: Das Leben und die Lehre des Mohammad, nach bischer grösstentheils unbenutzten Quellen (Bepa. 1861-1865, 3 Tr. 2). Въ предпсловів Шпренгеръ призналь взглядь Мьюра на участіе діавола въ исторів за неисторическій, да и какого-нибудь множества плевеловъ въ исламъ онъ не усматривалъ: напротивъ, къ исламу Шпренгеръ выказываеть величайшее почтеніе, какъ къ религія, которая, -- говориль онъ, -допускаеть философскую свободу мысли и въ то же время предохраннеть человъка отъ невърія в). Но, существенно расходясь съ Мьюронъ въ этихъ пунктахъ, Шпренгеръ очень банзко совпадаеть съ Мьюромъ во взгандъ на личность основателя ислана: она ему представлялась далеко не идеальной; и чемъ больше Ширенгеръ вчитывался въ восхвалительныя, необъективныя свъдънія объ исторів Мохаммеда, дошедшія до насъ въ сообщеніяхъ его почитателей, которые склонны были во всемъ оправдывать и идеализировать своего Пророка, темъ больше Ширенгерь чувствоваль необходимость отскабливать кору пышныхъ, пристрастныхъ похваль и безжалостно извлекать изъ-подъ нея на свъть отрицательныя, темныя стороны Мохамиедова характера. Невысоваго мизнія держится Шпренгеръ и на счеть степени талантивности Пророва: онъ доказываетъ, что Мохамиедъ быль натура заурядная, успъхъ которой быль обусловлень благопріятнымь стеченіемь обстоятельствъ и помощью другихъ людей; истиннаго основателя ислама Шпренгеръ видить въ Омаръ и признаеть совершенно дожной теорію Карляйля, по которой Мохаммедъ отнесенъ въ числу великихъ героевъ, дающихъ исторіи ся ходъ. Признавая вознивновеніе и усп'яхъ ислама не единоличнымъ дъломъ Мохаммеда, а результатомъ жизни идей, правильно

<sup>1)</sup> Эта точка зрвнія проведена у Мьюра безбоязненно. Желая, чтобы читатель заранве поняль, чего онь можеть искать у автора, авторь сразу же, въ предисловіи, оговаривается даже по поводу слова "откровеніе", что этоть терминь примънительно къ Мохаммеду означаеть "мнимое откровеніе".

<sup>2)</sup> Извъстиве второе изданіе, Берл. 1869.

<sup>3)</sup> ППпренгеръ любилъ мусульманскій востокъ, который онъ притомъ хорошо зналь; по его мнёнію, многіє изъ тёхъ, кто позволяєть себ'є третировать восточныхъ жителей свысока, съум'єють для оправданія своего взгляда представить разв'є то основаніе, что восточные люди ходять безъ фраковъ и галстучковъ.

развившихся въ извъстномъ кругъ лицъ остественнымъ своимъ ходомъ, Шпренгеръ старается вывести на сцену какъ ножно больше разныхъ личностей изъ той среды, въ которой дъйствоваль Мохаммедь (его предшественниковъ-ханифовъ, его современниковъ и будущихъ продолжателей). «Упоминать въ такихъ случаяхъ даже голыя имена», говорить Шпренгеръ, «представляется интереснымъ; я, по крайней мъръ, испытываю совствы другое впечататніе, когда говорится: «Пророкь сказаль "Алькамть» (хотя бы про этого "Алькаму мы ничего и не знали), чемъ тогда, когда говорится просто: «Одному человъку Пророкъ сказалъ» 1). Но было бы крайней ошибкой заключить отсюда, будто Шпренгеръ быль ученымъ крохоборомъ: наоборотъ, онъ произносилъ самое ръзкое осуждение школъ С. де-Саси и пъмециимь оріенталистамь, которые загромождають свои труды цізными ворохами мелочныхъ цитать; по его признанію, онъ не любить твхъ кабинетныхъ ученыхъ, которые вооружаются микроскопомъ съ цълью придать своей работь вижиній видь большой глубины, равно какь не любить и краснобаевъ, которые, вибсто того, чтобы работать, беруть въ руки призму и развленають своихъ читателей переливами радужныхъ цвътовъ: Шпренгеръ лично предпочитаетъ быть мореплавателемъ или астрономомъ, который съ телескопомъ въ рукахъ отправляется совершать новыя открытія и разширять кругь нашего знанія и мышленія. И дъйствительно: работы Шпренгера отличаются творческимъ телантомъ, остроумною проницательностью и тонкимъ историческимъ чутьемъ, въ силу чего онъ въ общемъ сохранили первостепенную важность до настоящаго времени и начёмъ не могля быть вытёснены; однако нёмецкая критика 2) показала, что въ мелочахъ, въ отдъльныхъ подробностяхъ, онъ частенько гръщать неаккуратностью и неточностями и потому не годятся для провърочныхъ справокъ насчеть спорныхъ пунктовъ. Въ этомъ последнемъ отношения полную противоподожность Шпренгеру представляеть его до сихъ поръ живой современникъ Теод. Нёльдеке, читать труды котораго рекомендоваль своимъ читателямъ и Шпренгеръ. Въ 1856 году Нельдеке издалъ въ Гёттингенъ диссертацію: De origine et compositione Surarum Qoranicarum ipsiusque Qorani;

<sup>1)</sup> Das Leben, I, crp. XIII.

Велькаузенъ въ предисловін къ своему сокращенному переводу В'якыція.

вновь обработанное в дополненное, это сочинение было увънчано въ 1859 г. премісю французской Académie des Inscriptions (одновременно съ сочиненіями Шпренгера и Амари, представленными на ту же тему), затімъ оно было опять тщательно провърено в передълано в было напечатано въ 1860 г. по-нъмецки подъ заглавіемъ: Geschichte des Qorans (Гётт.). Такъ-какъ Коранъ есть главный источникъ для исторіи Моханиеда, то уясненіе исторіи Корана оказалось важнымъ пособіемъ и для уясненія исторіи Мохаимеда; но кромъ того Нельдеке даль и спеціальную Das Leben Mohammeds (Ганнов. 1863); изъ последующихъ его работь заслуживаеть большого вниманія статья «The Korán» въ Британской Энциклопедіи, перепечатанная по-явмецки вивств съ другими статьями того же автора въ сборникв Orientallsche Skizzen (Берл. 1892). Можно сказать, что научная разработка вопроса, въ сущности, не пошла дальше Мьюра, Нельдеке и Ширенгера. Результаты ихъ трудовъ были вскоръ же популяризованы Бартелеми Сентъ-Илеромъ: Mahomet et le Coran (Пар. 1865; вышло подрядъ два взданія), но съ излишнить увлеченіемъ въ сторону личности Моханиеда, которую Бартелеми Сентъ-Илеръ хотель обедить всеми правдами и неправдами; для ученыхъ внига Бартелеми Сентъ-Илера значенія почти не виветь, она можеть быть полезнымъ суррогатомъ только для техъ, ято не въ состоянія читать Шпренгера и Мьюра въ подлинникъ; для русскихъ въ этомъ отношения полезние статья Харьковскаго профессора Петрова (1865), которому были извъстны сочинения и Шпренгера, и Мьюра, в Бартелеми. Одновременно со Шпренгеромъ коснулся исторіи Мохамиеда авторъ влассического труда по исторіи андалусскихъ арабовъ-голландецъ Рейнгардъ Дози въ 1861 году 1), а черезъ два года онъ въ чрезвычайно художественной форм'я сдізаль безпристрастное полведеніе добытыхъ наукою итоговъ: «Het Islamisme» (Гаарл. 1863); это сочинение въ 1879 г. переведено на францувскій языкъ бельгійскимъ арабистомъ В. Шовеномъ подъ заглавіемъ: Essai sur l'hist. de l'isl.; по-русски оно издается нами теперь. На трудъ der unsterblichen Dozy («безсмертнаго Дози») и въ банжайшемъ согласія съ нямъ держится общирная компиляція Авг. Мюл-

<sup>&#</sup>x27;) R. Dozy: Histoire des musulmans d'Espagne jusqu'à la conquête de l'Andalousie par les Almoravides (711—1110), Лейденъ 1861, т. I, стр. 1—43.



дера: Der Islam im Morgen- und Abend-lande (1886. въ всторической серін Онкена, т. YI) 1) и довольно большая статья Ю. Велльхаузена (1889, въ Британской Энциклопедіи), которыя представляются последникъ словомъ науки, котя и после того появлялись изследованія. Те невыголныя условія, среди которыхъ дъйствоваль Пророкъ, шедшій совстив въ разръзъ съ духомъ своего народа, выяснять Игн. Годь и піэръ въ Muhammedanische Studien (Галле, 1889—1890); соотвътствующія главы изданы въ русскомъ переводъ во II томъ нашей «Исторія мусульнанства». Гольдціэръ своими Muhammedanische Studien показаль также, что мусульманскіе хадисы—очень недостовърный матеріаль, — в черезъ два года Губ. Гримме напечаталь новую исторію Мохаммеда, въ которой старался пользоваться по возможности однимъ лишь Кораномъ 2). Но въдь ито хочетъ пользоваться для этой целя Кораномъ, тоть должень установить норядовъ суръ: Гримпе уклонился отъ той хронодогія, которую установиль Недьдоке, и больше держался той хронологіи, какую-далеко не научно-предложили мусульманскіе богословы; ужъ одно это обстоятельство отразвилось на внигъ Гримме невыгодно, и она, написанная притомъ бавдно, не можеть вытвенить талантливаго сочиненія Шпренгера. Тъмъ не менъе убъжденіе, что изъ числа свъдъній о дътствъ и періодъ жизни Моханмеда до гижры мы инъемъ очень мало достовърных в свъдъній, дъластся аксіомой: срв. замъчаніе В. Бро вкельманна въ I т. Geschichte der arabischen Litteratur (Веймаръ, 1897, т. 1, стр. 33).

Кромъ перечисленныхъ, главнъйшихъ европейскихъ сочиненій по исторіи Мохаммеда существуєть достаточно и другихъ, тоже очень полезныхъ. Л. Крель (авторъ Die Religion der vorislamischen Araber, Лейиц. 1863) написалъ также подъ заглавіємъ: Das Leben und die Lehre des Минаштен сжатую исторію Пророва (Лейиц. 1884). Голландскій арабистъпутешественникъ К. Снукъ Хургронье (жившій и въ Меккъ подъвидомъ мусульманскаго шейха) помъстиль въ журналъ De Gids (1886)

<sup>&#</sup>x27;) Русскій переводъ, изданный Л. Пантел'вевымъ, носить заглавіе: "Исторія яслама" (Спб. 1895). О Мохаммедъ см. І. 48—229.

<sup>2)</sup> Въ VII том'в серін Darstellungen aus dem Gebiete der nichtchristlichen Religionsgeschichte, Мюнстеръ, 1892; въ XI том'в пом'вщена монографія Гримие о Коран'в и его в'вроученія.

статью: De Islam, которая особенно важна освъщениемъ причинной связи между извъстными намъ фактами исторів Мохаммеда; у Снука, напримъръ, хорото показано, почему въ Мединъ была благопріятная почва для воспринятія ученія Моханмеда, которое для всяхь остальныхь арабовь было чъмъ-то чуждымъ; къ сожальнію, статья Снука не переведена на языкъ болье извъстный, чъмъ голландскій. См. еще Сеййидъ-Эмиръ-Али (Syed Ameer Ali): A critical examination of the life and teachings of Mohammed (Mong. 1873); - Delaporte: Vie de Mahomet, d'après le Coran et les historiens arabes (Hap. 1874); Bosworth-Smith: Mohammed and Mohammedanism (Лондонъ 1874). Последнее сочинение — ответъ Арнольду, считающему Мохаммеда за сознательнаго обманцина. Арнольдь не стоить одиноко: запоздалое воззрвніе на Мохаммеда, какъ на обманщика, до сихъ поръ еще продолжаетъ высказываться въ сочиненіяхъ нъкоторыхъ богослововъ-полемистовъ; и, напримъръ, совстиъ недавно (1900) миссіонеръ Zwemer въ своей инигь: Arabia, as the craddle of the islam заявляеть, что, хотя наука признала мусульманскаго пророка за человъка искренняго, онъ лично предпочитаетъ все таки держаться стараго мевнія. Изъ другихъ сочиненій такого же рода, хоть и не миссіонерскихъ, стоитъ отмътить развъ ръдкую книгу бывшаго турецкаго подданнаго, православнаго араба, теперь профессора мусульманскаго права въ Петербургъ — Гос. Нофаля (وفل Nauphal): Mahomet (СПБ. 1888), авторъ которой ностарался представить Моханиеда въ возножно болье непочтенномъ видъ; она не успъла выйти въ свъть, какъ была конфискована по просъбъ турецкаго посланника въ Петербургъ, и лишь нъсколько экземпаяровъ спаслось.

Русская литература чрезвычайно бъдна не только оригинальными, но даже и переводными сочиненіями о Мохаммедъ: какъ ни странно, но Россія, не смотря на то, что изстари имъла мусульманскихъ подданныхъ, всегда отличалась невъжествомъ насчетъ ихъ исторіи, религіи и т. д. Только при Петръ Великомъ былъ переведенъ съ французскаго перевода дю-Рье на русскій языкъ «Алкоранъ о Магометъ, или законъ турецкій»— по приказанію Петра Великаго, П. Постниковымъ (СПБ. 1716), и при немъ же Дм. Кантемиръ написалъ свою «Книгу систима» (СПБ. 1722), къ которой русскіе отнеслись было съ комическимъ недовъріемъ. Въ концъ

XVIII въка, отдъльными инигами или виъстъ съ русскими переводами **Коран**а, сдъланными съ французскаго или англійскаго языка, издавалась обличительная, антинаучная біографія арабскаго Пророка (или, какъ его обязательно называли, «Лжепророка»). Сюда относятся: 1) П. Богдановичъ: Магометь съ Алкораномъ (СПБ. 1786, 2·е изд.—1792); 2) Мих. Вереввинь: Книга Аль-Корань аравлянина Магомета, который въ шестомъ стольтій выдаль оную за няспосланную къ нему съ небесь, себя же последнивъ в величайшимъ изъ пророковъ Божівхъ; перев. съ французскаго, (СПБ. 1790, 2 тт.) 1);—3) А. Колмаковъ: Аль-Коранъ Магометовъ, переведенный съ арабскаго языка на англійскій Георгіонъ Сойлонъ, съ присовокупленіемъ обстоятельнаго и подробнаго описанія жизни лжепророка Магомета, сочиненія д-ра Придо (СПБ. 1792, 2 тт.);—4) П. Андреевъ: Обстоятельное в подробное описание жизни лжепророка Магомета, съ точнымъ показаніемъ времени и мъста его рожденія, свойствъ и первоначального состоянія: начала причинь успруовь и распространовія вынышленнаго имъ обмана, со многими другими особливостями; служащее объясненіемъ на многія мъста его Аль-Корана, собраль Придо, пер. съ франц. (СПБ. 1792)». Конечно, ужъ одни заглавія этихъ вангъ дышать недостоинствомъ; но въ тоть въкъ, когда общественное мнъніе не возставало противъ появленія книгъ вродъ «Ахухамукхама-Талымъ-Набы, или книга богословін Магометовой, во увеселеніе меланхоликовъ, съ франц. перев. Ф. Каржавинъ (Москва 1783)»—названныя сочиненія являлись еще не слишкомъ обскурными. Крымъ и Кавказскія войны первой половины XIX въка невольно вызывали въ русскихъ желаніе сколько-нибудь ближе ознакомиться съ исторіей мусульманскаго міра, необузданные представители вотораго стали героями въ русской беллетристикъ; Пушкинъ своими, хоть и очень неудачными, «Подражаніями Корану» тоже не могь не вызвать вопроса: да что же за человъвъ былъ Мохаимедъ? Сенковскій, который

<sup>1)</sup> Этому же М. Веревкину принадлежить переводъ несравненно болъе полезной и болъе безпристрастной книги Мараджи Д'Оссона, которая отчасти (но немного) касается и исторіи Пророка: "Полная картина Оттоманскія имперіи, въ двухъ частяхъ; первая замыкаеть въ себъ законоположеніе магометанства, другая — исторію Оттоманскія имперіи. Труды господина д'Оссона. Томъ первый « (больше не выходило). СПВ. 1795.



быль и оріенталистомъ и динтаторствующимъ русскимъ литераторомъ, иного содъйствоваль въ русской публикъ укръпленію той мысли, что востокъ съ его исторіей, а значить и съ исторіей его пророжа, заслуживаеть интереса. А уновлетворить чёмъ-нибуль свой интересъ русскій читатель не нивль откуда: начего подходящаго на русскомъ языкъ не было, русская журналистика не оваботилась ознакомить свою публику даже съ появленіемъ на нъмецковъ явывъ вишти Вейля «Mohammed der Prophet» (1843) 1). Въ 1857 году, ужъ послъ неудачной крымской войны съ турками и вхъ сорозниками. Петръ Кирвевскій напечаталь въ переводь съ англійскаго: «Жизнь Магомета, сочинение Вашингтона Ирвинга», которое было встрачено русской публикой хорошо 2), которое издавалось вновь и къ которому многіе обращаются до сихъ поръ. Въ одномъ отношенія появленіе винги Ирвинга на русскомъ языкъ было полезнымъ фактомъ: она вкореняла въ читателяхъ совершенно правильную иысль, что Моханиедъ вовсе не быль обманшикомъ и что онъ отъ души въроваль въ свое посланничество. Но съ другой стороны внига Ирвина принесла и вредъ: видъ-то она виветъ ученый и авторитетный, снабжена ссылками на сочиненія авторитетныхь оріенталистовь, а въ сущности она-ничто иное, накъ своего рода историческій романъ, полный легковъсныхъ и фантастическихъ погадокъ, искаженій, неточностей и путаницы, — и все это русскіе читатели, за неимъніемъ другой книги, усвоивали и продолжають усвоявать въ начествъ научныхъ истинъ! Въ 1864 году К. Николаевъ перевель на русскій языкь французскій переводь «Корана» Казимирскаго, причемъ и въ русскомъ переводъ сохраниль статью Потье о Мохаммедъ, предпосланную французскому изданію; статья эта, по признанію Потье, есть очень несовершенное резюме труда Коссенъ-де-Персеваля (1848—1850), — сатъдовательно, она была совстить устартялою въ первый же моментъ своего появленія по-русски, потому-что въ это время (1864) уже существовали труды Мьюра, Шпренгера и Нельдеке; но еще большимъ анахронизмомъ оказывается помъщеніе ея и во всъть дальнъйшихъ изда-

<sup>1)</sup> Нельзя же считать ознакомленіемъ какую-нибудь безцвітную замітку въ "Отечественныхъ Запискахъ" (1844, т. 32, 59—60).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изъ рецензій см. "Современникъ" 1857, т. 67, стр. 168—175.

піяхъ перевода Николаева, изъ которыхъ последнее (Клюкина) вышло въ Москвъ въ 1901 году. Профессоръ-оріенталисть А. Казембекъ, который еще въ 1845 году напечаталъ статью о положение додсламской Аравів (Журн. Мин. Нар. Пр. 1845, № 5), далъ въ 1860 году «Исторію ислама», въ видъ журнальныхъ статей (въ Русскомъ Словъ) 1), но этотъ трулъ. не выпущенный отвъльною книжкою, не получиль распространенія и остался безъ вліянія на ходячія мивнія русскаго общества объ основатель ислама. Гораздо полезнъе въ этомъ отношенія оказалась лекція профессора - неоріенталиста М. Петрова (1865), составленная на основанів Мьюра в Шпренгера в считающаяся также съ книгой Бартелеми Сентъ-Илева: она вошла въ «Очерки» М. Петрова (2-е над. — Харьк. 1882), которыми пользуются довольно многіе педагоги средней школы. Доисламскимъ отношеніямъ Аравів посвящена огромная книга проф. Казанской Духовной Академін М. Машанова: «Очеркъ быта арабовъ въ эпоху Мухамиеда, какъ введеніе къ изученію исламизма» (Казань, 1885, въ серіи Миссіонерскаго Противомусульманского Сборника, вып. 17); какъ показано рецензіей бар. В. Р. Розена 2), трудъ Машанова — простая компиляція и притомъ не всегда удачная; темъ не менте, это одинъ изъ наиболте еще солидныхъ трудовъ, наданныхъ нашими миссіонерами. Миссіонерскихъ сочиненій по исторіи Мохамиеда инфется по русски сравнительно немало, потому-что для цёмей противомусульманскихъ, полемическихъ необходимо знаніе исторіи самого ислама; такія сочиненія пом'єщены въ 4-мъ, 6-12-мъ, 14-мъ, 15-мъ выпускахъ вышеназваннаго Миссіонерскаго Противомусульманскаго Сборника (изд. съ 1873 года), но само собою понятно, что научное вначение этихъ небезпристрастныхъ работъ, составленныхъ премиущественно недоучившимися студентами, ничтожно. Къ этой же ненаучной категорів изданій надо отнести напечатанный въ Ташкенть (1893) переводъ съ нъмецкаго языка полемической книги пастора Іоанна Гаури (Hauri): «Исламъ

<sup>1)</sup> І. Обозрѣніе востока въ политическомъ отношеніи передъ появленіемъ Мохаммеда.—ІІ. Обзоръ востока въ религіозномъ отношеніи передъ появленіемъ Мохаммеда.—ІІІ. Мохаммедъ. Русское Слово 1860, № 2, стр. 119—152; № 5, стр. 267—306: № 8, стр. 129—162; № 10, стр. 270—302.

<sup>3)</sup> Записки Восточнаго Отдъленія Императорскаго Русскаго Археологическаго Общества, т. II, стр. 283—301.

въ его вліянів на жизнь его посл'ядователей», где въ начале пана исторія Мохаммеда 1); она, впрочемъ, написана въ пристойномъ тонъ, и нельзя отрицать, что авторъ перечиталь очень много. -- Итакъ, до последнихъ годовъ проплаго XIX въка единственнымъ пособіемъ на русскомъ языкъ пли ознакомленія съ выводами западной науки оставалась вышеотміненная статья харьковского профессора Петрова. Только въ 1895—1896 году Л. Ф. Пантельевь вадаль въ Петербургь, подъ редакціей петербургскаго привать-доцента арабской словесности Н. А. Медникова, русскій четырехтомный переводъ «Исторів ислама» Августа Мюллера; пожалуй, какъ замъчаетъ лучшій русскій оріенталисть бар. В. Р. Розень <sup>2</sup>), трудъ Мюллера есть «ясный, связный и осмысленный общій обзоръ преимущественно в н в ш н е й истерін мусульманскаго міра»; однако главы, посвященныя Мохаммеду (т. І, стр. 1-229), вникають и во внутреннюю сторону исторія Пророка. Эти главы затемъ очень неумело изложены были вкратце въ хрестонатия по исторів среднихъ въковъ, изданной подъ редакціей П. Г. Виноградова; въ добавовъ въ неувълому изложенію, неподписавшійся авторъ этой статы, который пользовался очевидно не русскимъ переводомъ, а нъмецкимъ оригиналомъ Мюллера, не поняль его транскрипціи и исказиль при передачь русскими буквами даже обычнъйшія собственныя имена, такъ что читатель находить у него, напримъръ, колодецъ Семъ-семъ (вм. Земяемъ, или Замзамъ) и никогда не можеть быть увъренъ, о Сайдъ или Зейдъ идеть ръчь. Почти одновременно съ русскимъ переводомъ А. Мюллера появились: м о я статья «Моханиедъ» въ «Энцинлопедическомъ Словаръ» Брокгауза и Ефрона и небольшая внижва Влад. Соловьева: «Магометь» въ серіи: «Біографін великих» людей» Павленкова. Моя статья («Энцикл. Слов.», полутомъ XXXIX) разсчитана была на то, чтобы при сравнительно сжатой, помпактной форм'в предложеть исторію Мохаммеда въ такомъ вид'в, въ какомъ исторія Мохаммеда оказывается наиболье общепринятою въ наукь; при этомъ мною былъ данъ и библіографическій указатель источниковъ и автературы. Для четателей нынъщняго I тома «Исторія мусульманства»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ненаучность этой книги показана мною въ "Этнографическомъ Обозръмін" (1896; кн. XXVII, стр. 135—152; есть отдъльный оттискъ, М. 1896).

<sup>2)</sup> См. предисловіе къ "Исторіи ислама". т. І, стр. У.

указанная моя статья безполезна, потому-что фактическія данныя или соображенія, кавія нивются въ ней и не имбются у Дози, всв внесены мною теперь въ переводъ Дози въ видъ подстрочныхъ примъчаній, а библіографическій обзоръ, помъщаемый мною теперь здъсь въ «Исторів мусульманства», общирнъе того обзора, который мною быль помъщень въ «Энциплопедическомъ Словаръ». Напротивъ, инижна повойнаго философа Вл. Соловьева можеть быть вполнъ интересна и для читателей «Исторія мусульманства»: она проникнута благороднымъ, возвышеннымъ взглядомъ на исламъ и на его создателя 1) и основана на данныхъ западной науки, что такъ ръдко встръчается у неоріенталистовъ. Всъ послъдующія русскія работы о Мохамиедъ не вибють значенія, потому-что она нав наввноантинаучны, или носять характеръ дилеттантства. Это замъчание относится и въ бъглому историко-психологическому очерку извъстнаго русскаго профессора - психіятра П. И. Ковалевскаго <sup>2</sup>), и къ проникнутому добрыми намфреніями двухтомному «Міру ислама» Вл. Череванскаго (СПБ. 1901) 3), и въ популярной брошюръ: «Аравія и Магометь» Е. Волковой (М. 1901).

Обстоятельную мотивировку всего вышесказаннаго объ источникахъ для исторіи Мохаммеда и о европейскихъ изслёдованіяхъ въ этой области читатель, какъ было сказано въ началѣ этой главы, найдеть въ особой работѣ, которая ужъ печатается.

А. Крымскій.

<sup>1)</sup> Это оцънили и мусульмане. См. общирную рецензію модарриса-ахунда А. Баязитова въ "Недълъ" 1896, № 36, стр. 1164—1168.

<sup>2)</sup> который даже съ психіятрической точки зрвнія не сказаль ничего полезнаго, потому-что анализоваль Мохаммеда, какъ эпилептика, хотя у Мохаммеда была истерія, а не эпилепсія. Статья о Мохаммедв помівщена на стр. 113—247 второго томика "Психіатрическихъ эскизовъ изъ исторіи", СПБ. 1898, изд. 2-ое.

<sup>3)</sup> Хвалебная рецензія А. Трачевскаго ("В'встн. Всем. Ист." 1901, № 4, стр. 150—163) носить такой же дюбительскій характерь, какъ и рецензируемая имъ книга Череванскаго.

### ГЛАВА ПЯТАЯ.

# Коранъ, сонна (преданіе) и легенды.

А) КОРАНЪ.

I.

## Aumepamypa o Kopânn.

А. Е. Крымскаго.

Почти всё сочиненія по исторіи Мохамиеда касаются также исторіи Корана, и потому читатель, сверхъ этого библіографическаго перечня, должень имъть въ виду еще тоть обзоръ, который ужъ данъ мною, въ предыдущей, четвертой главъ. Впрочемъ, нъкоторые болье важные труды повторяются и въ нижеслъдующемъ перечнъ 1).

Л. Мараччи (Ludovicus Maraccius): Prodromus ad Refutationem Alcorani, (Падуа, 1698). Этотъ prodromus изданъ, кавъ особый томъ, при датинскомъ, комментированномъ изданіи самого Корана. Спеціально исторіи и оцънкъ Корана посвященъ отдълъ: De Alcorano, содержащій главы: De nomine Alcorani, De Alcorani idiomate, versionibus, dispositione et stylo, De materia Alcorani, De Alcorani auctore, De abrogatis in Alcorano, De aestimatione Corani apud Mahumetanos (стр. 33—45 ій 4.°). Сочиненіе проникнуто полемическимъ духомъ, но содержить много полезныхъ научныхъ свъдъній.

Сильвестръ де Саси (S. de Sacy) въ Notices et Extraits, т. VIII, стр. 296 и слъд.; т. IX, стр. 76 и слъд.; въ Mémoires de l'Académie des inscriptions et belles lettres, т. L; во мн. др.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Сочиненія, которыя указаны въ этомъ перечнів, перечислены преимущественно въ хронологическом в порядків ихъ напечатанія.

Коссенъ-де Персеваль (Caussin de Perceval): Essai sur l'histoire des Arabes, Пар. 1847. Цінныя, но совсімъ отрывочныя замічанія о Корані разбросаны здісь въ связи съ исторіей Мохаммеда — отчасти въ І томі, отчасти въ ІІ (наприміръ, на стр. 378—379).

Каземъ-бегъ: Sur un chapitre inconnu du Coran, въ Journ. Asiatique, 1843, декабрь.

Густ. Вейль: а) Mohammed der Prophet, sein Leben und seine Lehre (Штуттг. 1843); б) Historisch-kritische Einleitung in den Korau (Билефельдъ 1844, 2-е изд. 1878; русскій переводъ Еф. Малова: Историко-вритическое введеніе въ Коранъ— по 1-му изд., съ неумъстными пропусками, Казань 1875; это оттискъ изъ VI выпуска «Миссіонерскаго противомусульманскаго сборника. Труды студентовъ миссіонерскаго отдъленія при Казанской духовной Академіи», стр. 151—244); в) Geschichte der Chalifen, т. І, стр. 168 (Маннгеймъ 1846); г) Geschichte der islamitischen Völker, введеніе (Штуттг. 1866).

Эрн. Ренанъ: Histoire générale des langues sémitiques, (4-е изд. Пар. 1863), инига IV, гл. 2-я. Въ этой полезной главъ Ренанъ старается дать резюме тъмъ изслъдованіямъ о подлинности и формъ Корана, которыя были сдъланы до него; но сужденія Ренана часто отступають отъ общепринятыхъ въ наукъ, хотя одинъ изъ авторитетныхъ трудовъ Нельдеке о Коранъ (писанный по-латыни 1856) ужъ былъ Ренану извъстенъ.

Вилльямъ Мьюръ (Muir): a) The life of Mahomet (Лонд. 1858—1861, 4 тт.); б) The Coran, its composition, teaching and testimony to the Holy Scripture (Лонд. 1873).

Ал. III пренгеръ: а) Das Leben und die Lehre des Mohammad (Берлинъ 1861—1865, 3 тт.; 2-ое изд. 1869); здъсь изслъдование истории Пророка идетъ параллельно съ изслъдованиемъ истории появления той или другой суры, и при этомъ дается переводъ многихъ суръ Корана, часто отличающися отъ каноническаго мусульманскаго толкования, но единственно правильный съ точки зръния Шпренгера, какъ историка и филолога; въ предисловии къ III тому даны двъ специальныя статьи о Коранъ, заимствованныя, повидимому, изъ того рукописнаго изслъдования; которое получило въ 1859 г. премию отъ французской Académie des Inscriptions;—е го же: Моhammed und der Koran (Гамб. 1889).

Теодоръ Нельдеке (Nöldeke): a) De origine et compositione surarum Qoranicarum ipsiusque Qorani (Геттингенъ 1856); дополненное и вновь обработанное, въ 1859 году, это сочинение было премировано (върукописи) французскою Académie des Inscriptions;—6) дополненная измецкая передълка предыдущаго сочинения—Geschichte des Qorans (Гетт. 1860); в) чрезвычайно содержательная статья по-англійски въ Епсусюраедіа Britannica и, по намецки, въ Orientalische Skizzen (Берлинъ 1892, стр. 21—62). Эта статья можеть считаться посладнимъ словомъ науки, хотя трудъ Гримме вышель еще позже.

Бартелеми Сентъ-Илеръ (Barthélemy Saint-Hilaire): Mahomet et le Coran (Пар. 1865). Популяризація трудовъ Мьюра, Шпренгера и Нельдеве, но часто съ самостоятельными взглядами, преимущественно благопріятными для Мохаммеда. Сохранены ссылки на источники, и вездъсдъланы ссылки на пособія.

А. Крымскій: Коранъ, — въ Энциклопедическомъ словарѣ Брокгауза в Эфрона, полут. XXXI (1895). Всѣ свѣдѣнія и библіографическія указанія, какія есть въ названной моей статьѣ и не имѣются у Дози, помѣщены мною въ издаваемой теперь книгѣ въ видѣ подстрочныхъ примѣчаній и приложеній.

Авг. Мюллеръ: Исторія ислама съ основанія до новъйшихъ времень, изд. Л. Пантельева, переводь съ немецкаго подъ редакціей Н. А. Медникова СПб. (1895), т. І. Замечанія по исторіи сурь разсыпаны по 2-й и 3-й главе; система вероученія ислама изложена въ главе 4-ой. Некоторое неудобство этой важной компилятивной книги — то, что нигде не сделано ни одной ссылки на труды предшественниковъ, и неподготовленный читатель не съуметь разграничить мивній, общепринятыхъ въ науке, отъ личныхъ сужденій Мюллера. Нёмецкій оригиналь подъ заглавіємъ: «Der Islam» іт Morgen-und Abendlande» вышель въ Онкеновской серім «Allgemeine Geschichte in Einzelndarstellungen», т. VI (Берл. 1885).

Губертъ Гримме: Mohammed. Zweiter Theil: Einleitung in den Koran, System der koranischen Theologie (Мюнстеръ 1895). Это XI томъ серіи: Darstellungen aus dem Gebiete der nichtchristlichen Religionsgeschichte, и большай его часть (кромъ стр. 1—30) посвящена догматической сторонъ Корана. Въ дополнение къ I т. Гримме см. статью Снука

Хургроние въ Revue de l'histoire des religions, т. XXX (1893), 48—70, 149—178.

Mente важны—J. Scholl: L'islam et son fondateur (Пар. 1874), Bosworth Smith: Mohammed and Mohammedanism (Лонд. 1876); Sédillot: Histoire générale des Arabes, т. I (Пар. 1877; очень интересно написанная здась статья о Корана грашить черезчурь хвалебнымь тономъ, да и составлена по пособіямь устаральных), Стэнли Лэнъ-Пуль (Stanley Lane Poole): Le Coran, sa poésie et ses lois (Пар. 1882).

Литература предмета по вопросамъ отдёльнымъ, частнымъ—указана мною вездё ниже, въ соотвётствующихъ примёчаніяхъ къ Дози. Кромѣ того см. данный мною въ отдёлё IX и XI списокъ комментаріевъ на Коранъ и его переводовъ: въ предисловіяхъ и вступительныхъ статьяхъ къ нимъ (по крайней мёрё, къ переводамъ, — начиная отъ Мараччи и кончая Геннингомъ) почти всегда имъется изложеніе исторіи Корана. — А. Кр.

II.

## Исторія Корана.

Р. Дови.

Слово قرآن "Кор'анъ".—Первое соединеніе разрозненныхъ суръ въ одинъ сводъ; нехронологическая хаотичность, которая при этомъ произошла.—Вторая, такъ называемая 'Османова, или каноническая редакція.

Коранъ 1), эта книга, содержащая въ себъ откровенія, которыя были ниспосланы Мохаммеду 2) и оказывающаяся въ то же время источникомъ

<sup>2)</sup> черезъ архангела Гавріила или другого посредника ("Святого духа" XVI, 104) въ наитіи и во снъ. Непосредственнаго бощенія съ Богомъ Мохаммедъ себъ не присвоиваль, и поэтому мы, встръчая въ Коранъ ръчь Бога, идущую отъ 1-го лица ("Я" или "Мы"), сопровождаемую обращеніемъ къ Мохаммеду во 2-мъ лицъ ("ты", или "пусть Нашъ пророкъ") не должны представлять себъ, что Божье откровеніе дастся Пророку безъ посредника. Замътимъ кстати, что по отношенію къ самому себъ мъстоименіе 1-го лица ("я") примъняется Мохаммедомъ очень ръдко



<sup>1)</sup> Онъ для мусульманъ то же, что для евреевъ Библія, а для христіанъ Евангеліе, съ тою только разницею, что мусульмане читають свою священную книгу (въ мечетяхъ, школахъ и въ повседневной жизни) гораздо болъе, чъмъ христіане свою Библію. Нельдеке поэтому основательно замъчаетъ (Or. Skizz., 23), что Коранъ—наиболъе читаемая въ мірѣ книга.—А. Кр.

для его біографів, если не самымъ полнымъ, то, по крайней мѣрѣ, наиболѣе достовърнымъ, представляетъ собою такія странности и безпорядочность, какихъ нѣтъ нигдѣ. Это—собраніе разсказовъ, поученій, законовъ и т. п., и все это идеть одно за другимъ не только безъ порядка хронологическаго, но и безъ всякаго 1). Откровенія въ рѣдкомъ случаѣ бывали длинны 2). Всего чаще они состояли изъ простыхъ стиховъ, которые [если

 $<sup>^{3}</sup>$ ) Длинными бывали повъствованія, напр., объ Іосифъ (XII), Моисеъ (XX) в т. п. — A.  $\mathit{Kp}$ .



<sup>(</sup>напр. VI, 104): почти во всёхъ сурахъ откровеніе излагается по формулё "Мы открыли тебе", "Мы велимъ Нашему пророку" и т. п.--А. Кр.

<sup>1)</sup> Въ Коранъ много элемента јудейскаго и христіанскаго, взятаго изъ еврейской Хаггады и христіанскихъ евангелій и апокрифовъ, но съ крайней неточностью и даже съ грубыми извращеніями: напр., Аманъ (советникъ Артаксеркса) обращенъ въ совътника Фараона; Марія, сестра Моисея, отожествлена съ матерью Інсуса; плодородіе Египта приписывается, словно въ Аравіи, дождю, а не Нилу (XII, 42); тайная вечеря обращена въ получение нищи съ неба (V, 112), и т. п. Нужно думать, что источники заимствованій были у Мохаммеда не письменные, а устные (ср., напр., Кор. VII, 48 съ Лук. XVI, 24; Кор. XLVI, 19 съ Лук. XVI, 25; Кор. XXI, 105 съ Псал. XXXVII, 29; Кор. I, 5 съ Исал. XXVII, 11; Кор. V, 35 съ Мишной, Санх. IV, 5; Кор. II, 182 съ Мишн., Берах. I, 2); кромъ неточности въ передаче еврейскаго и христіанскаго текста и мысли, въ этомъ насъ убъждаеть и та искаженная форма собственныхъ имень, какую мы встръчаемъ въ Коранъ. Еврейскій элементь извращень менъе, чъмь христіанскій, потому-что съ евреями Мохамиеду приходилось иметь более частыя сношенія (вспомнимь Медину), и эти евреи были не совствит невъжественны; поэтому, напр., Кор. У, 35 совпадаетъ почти слово въ слово съ Мишной, Санх. IV, 5; замъна воды, при омовении, чистымъ • пескомъ (Кор. IV, 46) показываеть, что до сведенія Мохаммеда иногда могли доходить даже мелкія правила Талмуда (срв. Мишн., Бер., 15a). См. G. Weil, "Biblische Legenden der Muselmänner" (Франкфурть 1845); Geiger: "Was hat Mohammed aus dem Judenthume aufgenommen?" (Бонит 1833); новое изданіе (факсимиле) сдълано въ Лейшцигъ 1902: Silvestre de Sacy, статья въ "Journal des Savants" (1835, марть); "Testimony of the books or passages of the Bible and Koran compared" (Лондонъ 1888); Gerok, "Christologie des Koraus" (Гамб. 1839). Изъ сочиненій на русскомъ языкъ, за недостаткомъ лучшихъ, приходится отмъчать такія, какъ А. Светлакова: Исторія іудейства въ Аравіи и вліяніе его на ученіе Корана (Казань 1875). Интересно бы изследовать, что такое представляеть собою рукопись XVIII въка, хранящаяся въ Румянцевскомъ музет и озаглавленная: "Сравненіе христіанскихъ истинъ съ алкораномъ, выбранное изъ священнаго инсанія". Состоить она приблизительно изъ 130 листовъ и снабжена предисловіемъ в вступленіемъ. См. Отчеть Румянцевскаго музея за 1883—1885 годъ, стр. 72, № 2997.—A. Kp.

не пропадали безъ свидътелей 1), то или сейчасъ же записывались, еще при жизни Мохамиеда 2), или хранились просто въ памяти 3), потому-что. какъ это видно казъ родословныхъ и изъ стихотвореній языческаго неріода. долгое время хранявшихся лишь путемъ устной передачи, современники Моханиеда обладали панятью занъчательной, навая бываеть вообще у народовъ, пишущихъ мадо. Мохаммедъ всякое откровеніе, которое представляло собою нъчто цълое, называль сурой, или Кораномъ [или «цисаніемъ»] 4). Первое изъ этихъ словъ — еврейское 3), и обозначаеть оно, собственно говоря, рядъ камней въ стънъ, а оттуда — строчку въ письмъ, нае въ княгь; въ томъ Корань, какой имьется у насъ, терминь «сура» имьеть значеніе гораздо болье широков, а именно — глава 6). Слово «Кор'анъ» есть, собственно, неопредъленное наклонение глагола, означающее «читать», «четать вслухь», «излагать»; это наименование заимствовано Мохамиедомъ тоже у евреевъ, у которыхъ глаголъ  $\kappa ap\hat{a}$  (чятать) употребляется особенно въ спыслъ «научать священное писаніе»; однако самъ Мохаммедъ разумћать подъ словомъ «Кор'анъ» не только каждое откровение въ отдельности 7), но и совокупность итскольких или даже встахь суръ. Все-таки полнаго собранія текстовъ Корана во времена Мохаммеда не существо-

<sup>1)</sup> Иногда въдь откровенія ниспосыдались ночью, наединть (срв. 73: 4—5), • и затъмъ Мохаммедъ не всегда могъ ихъ вспомнить (87: 7).—А. Кр.

<sup>\*)</sup> Иногда даже по приказанію самого Пророка. См. разсказъ Зейда о добавкъ къ откровенію— про необязательность священной войны для калъкъ, — у Сильвестра де-Саси въ Mémoires de l'Académie des Inscriptions et Belles lettres, L, 308 (и у Ренана Hist. des l. sém., 4-е изд., 364).—А. Кр.

 $<sup>^{8}</sup>$ ) Это было чаще; "носители Корана" (т.-е. знатоки его) помнили многія изреченія своего учителя и безъ записи.—A. Ep.

<sup>4) &</sup>quot;кита́б". Въдь все то, что получилъ Мохаммедъ въ откровеніи, онъ считаль отрывками изъ большой книги ("матери писанія" 43: 3; "сокровеннаго писанія" 55: 77; "хорошо хранимой скрижали" 85: 22), которая находится на небъ и написана руками "высокихъ писцовъ" 80: 13.—А. Кр.

<sup>5)</sup> По еврейски шура. См. у де-Лагарда въ Nachrichten von d. G. Universität u. d. Kgl. Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen, 1889, стр. 293—322.—А. Кр.

<sup>6)</sup> Каждый стихъ суры называется "знаменіемъ" или "чудомъ" (аят, айе),— терминъ, введенный самимъ Мохаммедомъ.—А. Кр.

<sup>7)</sup> Повидимому, въ его устахъ названіе "Кор'анъ" (=чтеніе) им'ало тотъ смыслъ, что каждое откровеніе "прочитано" ему свыше.—А. Кр.

вало, и если бы первые три халифа были менъе усердны въ этомъ отношенів, то Коранъ не взовжаль бы опасноств быть забытымь. Кто впервые собраль различные отрывки Корана, такь это халифъ Абу-Бекръ (632-634) и его другь Омаръ. Дело въ томъ, что, когда на одиннациатомъ году хиджры 1) быль побъждень лжепророкь Мосейлима, то оказалось, что иногія лица, знавшія на память довольно длинные отрывки изъ Корана <sup>2</sup>), погибли въ ръшительномъ сражении <sup>2</sup>); Омара взяло опасеніе, что скоро совстви не станеть людей, знающихъ Коранъ; а потому онъ и даль халифу совъть - собрать виъстъ всъ разрозненные отрывки, какіе ходять среди мусульмань. Послів нівкоторыхь колебаній, возникшихь потому, что Пророкъ не далъ никакого полномочія на такое великое дъло, Абу-Бекръ принялъ предложение и поручиль эту работу молодому Зейду нонъ-<u>Табиту, бывавшему секретаремъ для Мохаммеда 4). У Зейда не было</u> большой охоты браться за это, потому-что-говориль онъ-легче сдвинуть гору, чемъ выполнить такую задачу; кончилось, однако, темъ, что Зейдъ послушался и, подъ руководствомъ Омара, собраль коранскіе отрывки, которые частью были записацы на свиткахъ бумаги или пергамента, на воловнистыхъ черенкахъ пальмовыхъ лестьевъ или на камешкахъ 3), частью же [и это было гораздо больше] сохранялись только въ памяти тъхъ вли другихъ лицъ. Порядовъ, котораго придерживался Зейдъ, составляя этотъ сборникъ, намъ не извъстенъ; самъ по себъ сборникъ этотъ не имълъ большой важности, потому-что не былъ законодательнымъ и предназначался не для общества, а для частнаго пользованія Абу-Бекра и Омара <sup>6</sup>). Такимъ образомъ мусульмане продолжали читать Коранъ лишь по своимъ собственнымъ отрывкамъ или по памяти, — такъ, какъ хотъли, —

<sup>6)</sup> въ которому онъ перешель по наслъдству. Онъ носилъ названіе "ассохоф" (листы, или свитки) и находился на сбереженіи у Хафсы, одной изъ вдовъ Пророка.—А. Кр.



і) Въ 633-мъ году, черезъ годъ послів смерти Мохаимеда.—А. Кр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) т. н. носители Корана.—А. Кр.

Въ Йемамъ.—А. Кр.

<sup>4)</sup> Мединцу Зейду было 22 года. Пророкъ не только часто пользовался его услугани, когда требовалось что нибудь написать, но, какъ передаютъ, заставилъ его выучить даже еврейское письмо.—A. Kp.

<sup>5)</sup> также и на костяхъ.—А. Кр.

и мало по-малу разныя редакціи тёхъ или другихъ отрывковъ начали отличаться одна отъ другой. Такъ-какъ подобное положеніе дёлъ порождало пререканія [въ томъ числё, между войсками разныхъ областей], то третій халифъ Османъ (644—656) рёшилъ ввести одну общую, оффиціальную редакцію Корана,— обязательную для всёхъ 1). Зейду, составившему нёсколько лётъ назадъ первую редакцію, поручили составить и вторую 2). и первый экземпляръ Зейда былъ принять за основаніе у Зейда и у тёхъ корейшитовъ, которые были назначены Зейду въ помощники 2). Эта вторая редакція есть виёстё съ тёмъ и единственная редакція, какою мы обладаемъ, потому что всё прочіе экземпляры откровеній коранскихъ Османъ велёль уничтожить 4).

<sup>1)</sup> Къ этому его побудилъ ок. 651 г. Хозайфа (побъдитель персовъ при Нехавендъ).— $A.\ Kp.$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Для этого были отобраны у владъльцевъ всѣ записи Корана, какія только возможно было разыскать.—A. Kp.

<sup>3)</sup> При содъйствіи этихъ трехъ своихъ помощниковъ Зейдъ изготовилъ четыре (Пельдеке думаетъ— новыхъ лишь три) экземпляра окончательнаго, каноническаго Корана. Одинъ экземпляръ былъ оставленъ въ Мединъ (Нельдеке думаетъ, что это былъ все тотъ же, прежній экземпляръ Зейда, первой редакціи), другіе отправлены въ Куфу, Басру и Дамаскъ (ок. 651).—А. Кр.

<sup>4)</sup> Отобранные у владъльцевъ листы ужъ не были имъ возвращены, а были сожжены, чтобы разомъ покончить со всеми спорами; да и листы, собранные первый разъ Зейдомъ, были вскоръ уничтожены мединскимъ намъстникомъ Марваномъ: для установленія каноническаго текста необходимо было, чтобы ни малъйшихъ варіантовъ не существовало. Даже вполив подлинные отрывки Корана. которые не успали сразу попасть во вторую редакцію Зейда (потому что не вса же записи онъ могъ сосредоточить въ своихъ рукахъ), ужъ больше не вносились въ Коранъ, а могли сохраняться только въ качествъ преданій. Правда, и посять ()сманова кодекса продолжали накоторое время циркулировать и пропагандироваться другіе, -- напр. ибнъ Мас'ула, одного изъ старъйшихъ учениковъ Пророва и враговъ Османа, и ибнъ Обея. Судя по перечню суръ, входившихъ въ коранскій списокъ ибнъ-Обея, можно думать, что онъ имълъ всь ть же составныя части, какъ и нашъ каноническій тексть; только, должно быть, ибнъ-Обей воспользовался первой, а не второй редакціей Зейда; кром'в того у него им'влось еще дв'в, вовсе ненужныя молитвы. Перечень суръ, входившихъ въ составъ ибнъ-Масудовой редакцін, показываетъ, что у ибиъ-Мас'уда принципъ располагать суры Корана по уменьшающейся длинъ ихъ, былъ проведенъ гораздо послъдовательнъе, чъмъ у Зейда, и кромъ того у него отсутствовали сура 1-ая, 113-ая и 114-ая. Какъ бы то ни было, но въ концъ концовъ сохранилась одна только редакція—Османовская. Въ эпоху Омейядовъ въ арабское письмо были введены діакритическія точки и знаки для гласныхъ буквъ, равно какъ извъстные знаки препинанія, и коран-

#### III.

## Вопросъ о подлинности Корана.

Была ли работа Зейда сдёлана добросовёстно, и передаеть ли нашь тошедшая до насъ редакція Корань неподдёльный? Этоть вопрось Вейлемь рёшень быль отрицательно 1), а Мьюромь и Нёльдеке—положительно 2); что касается меня, то я предпочитаю совсёмь не высказываться: не думаю, чтобы критическое изученіе Корана, только-что зародившееся, давало намь по этому поводу какія-нибудь вполит вёрныя заключенія. Вёдь съ какою осторожностью надо признавать полную достовёрность священных текстовъ Востока! Мы это ясно видимъ на евреяхъ. Еще во времена Мохаммеда было извёстно, что евреи во многихъ мёстахъ измёнили тексть Ветхаго Завёта; въ этомъ и Мохаммедъ ихъ упрекаеть, и теперь факть этотъ доказанъ самымъ очевиднымъ образомъ; при этомъ даже изъ исторіи самого іудейства выяснены основанія, по которымъ все это произошло и, съ извёстной точки зрёнія, даже должно было произойти 2). Разумёстся, я вполить со-

<sup>3)</sup> Изследованіе произведено въ особенности ученымъ раввиномъ изъ Бреславля, докторомъ Гейгеромъ (Geiger) въ его сочиненіи: "Urschrift und Uebersetzungen der Bibel in ihrer Abhängigkeit von den innern Entwickelung des Judenthums"



скій тексть оказался, можно сказать, окончательно установленнымъ. Абуль Асвадъ, называемый творцемъ этой реформы, умеръ, вёроятно, въ 688-мъ году. Впрочемъ, одного, безусловно общаго для всёхъ способа читать Коранъ не удалось установить: изстари семь чтеній считалось главнъйшими, да и теперь наряду съ широкораспространеннымъ такъ наз. Хафсовымъ чтеніемъ Корана сохранилось еще (въ съв. Африкъ, къ западу отъ Египта) такъ наз. чтеніе Нафіево.—А. Кр.

<sup>1)</sup> По митнію Вейля, Зейдъ въ угоду Осману долженъ былъ бы внести въ свой списокъ кое-какія подправки, напр., съ цалью ослабить претензіи Алія на халифство и подкрапить законность правъ Абу-Бекра, Омара и Османа.—А. Кр.

<sup>3)</sup> Это и есть общепринятее мивніе новъйшихъ ученыхъ (изъ болье старыхъ авторитетовъ отмівчу только Гаммера). Въ пользу добросовъстности Османа говоритъ ужъ одно то обстоятельство, что его списокъ принятъ былъ всёми мусульманами, хотя Османа вообще не любили, а также неудача ибнъ-Масуда: въдь его нападки на Османовскій текстъ не произвели никакого дъйствія на людей, изъ которыхъ многіе слышали Пророка лично и еще помнили его слова. По замівчанію же Ренана. Коранъ отличается такимъ безпорядкомъ, такой массой внутреннихъ противорівчій и такой очерченной физіономіей каждаго отрывка, что нечего сомніваться въ общей его неподдільности.—А. Кр.

гласень, что у мохаммедань не было такихь новодовь мінять и что-нибудь прибавлять, какіе были у іудеевь; но это не мішаеть тому, чтобы у нихь были другіе поводы; никакь не слідуеть упускать изъ виду, что одшив изъ способовь, при помощи котораго мы можемь съ осизательной ечевидностью удостовіриться въ изміненіяхь, внесенныхь евреями въ Ветхій Завіть, т.-е. сличеніе со старинными переводами, совершенно отсутствуеть для Корана. Но все же мусульмане, какь и евреи, митьють преданіе; — и можеть быть — оно-то, при боліве тщательномъ изслідованіи, окажеть важныя услуги для критики Корана, подобныя тімь, какія были оказаны еврейскимъ преданіемъ въ діль изученія исторіи текста Ветхаго Завіта-

#### IY.

### Хронологическое распредаление суръ.

Какъ бы тамъ ни было и какое бы впоследстви ни составилось суждение насчеть большей или меньшей стецени достоверности Корана, одинъ фактъ и теперь не подлежить сомненю, а именю тотъ, что общій планъ книги, распредёление ея на суры, или на главы, произведенъ совсёмы произвольно. Да иначе и быть не могло: располагать откровения по содержанию решительно не было возможно, потому-что Мохаммедъ часто въ одномъ и томъ же откровении говорилъ о несколькихъ вещахъ, совершенно различныхъ<sup>1</sup>). Еще мене можно было следовать порядку хронологическому: во первыхъ Мохаммедъ самъ, во многихъ случаяхъ, прибавлялъ новыи откровения къ боле старымъ частямъ какой нибудь суры; во вторыхъ тогда, при Зейде, уже не было въ живыхъ никого, кто зналъ бы точно, въ какое время открыть былъ каждый стихъ <sup>2</sup>). Поэтому вполне былъ правъ тотъ

<sup>(</sup>Breslau 1857). Книга эта, — замъчательное произведение ръдкой прозорливости и 25-лътелято ученаго труда, подвинула критику Ветхаго Завъта, конечно, гораздо болъе впередъ, чъмъ множество разныхъ введений и комментариевъ.—Р. Д.

Несвязное, нелогическое перепрыгивание скачками отъ одного предмета къ другому, совствиъ постороннему, мы часто видимъ и въ доисламскихъ стихотвореніяхъ, такъ-что это не есть особый, личный недостатокъ Мохамиеда. — А. Кр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Именно, каждый стихъ, а не сура, потому что едва ли не каждая сура. въ томъ видъ, въ какомъ она была доставлена Зейду, содержитъ въ себъ стихи,

человъкъ, который на вопросъ, въ хронологическомъ-ли порядкъ расположенъ Коранъ, отвътилъ: «Да еслибъ всв люди и всъ джинны взялись за это, то все равно никогда бы не справились». Такимъ образомъ, пришлось ограничиться тымы, что въ качестве правила, по которому одна сура должна была следовать за другою, взята была дляна каждой суры (впрочемъ, это правило не вездъ соблюдено въ точности); самая длинная сура поставлена была въ началь 1); за нею шла та, которан ближе всвуь была въ ней по длинъ, и такъ далъе; послъдняя сура оказывается въ то же время и самой короткой <sup>2</sup>). Отсюда вышло то, что откровенія, происходящія изъ совстив разныхъ временъ, теперь безпорядочно смѣшаны в). Такого хаоса не найти ни въ какой другой книгъ, и больше всего эта-то причина и дълаеть чтеніе Корана такимъ утомительнымъ и скучнымъ. Будь Коранъ распредъленъ по эпохамъ, онъ безъ всякаго сомивнія читался бы съ большимъ удовольствіемъ. Извъстныя старанія въ этомъ направленія ужъ и были произведены мусульманскими богословами ранняго періода, -- ранняго, потомучто въ глазахъ болъе новыхъ книжниковъ, которые считаютъ порядокъ Корана за божественный, распредблять суры въ хронологическомъ порядкъ значить проявлять невъріе; — но потому именно, что ть богословы были

<sup>3)</sup> Кром'в того, что въ силу такого пріема Коранъ представляєть собою хаотическую смівсь безъ всякой внутренней связи, въ немъ еще оказалась масси монотонныхъ повтореній. Одинъ и тоть же стихъ, который въ рукописи одного владівльца быль включенъ въ одну суру, а въ рукописи другого— въ другую, сохранялся Зейдомъ въ обоихъ случаяхъ.— А Кр.



данные въ совершенно разныя эпохи, но записанные владъльцемъ записи на одномъ и томъ же листкъ. Это обстоятельство извъстно даже изъ хадисовъ, сообщающихъ о причинъ появленія того или другого отрывка (اسباب النزول), а еще больше оно обнаружено европейской критикой (хотя, по сознанію Нельдеке въ Or. Sk. 26, и самъ онъ, и другіе заходили черезчуръ далеко въ стараніяхъ разчленять всѣ суры).—А. Кр.

<sup>1)</sup> По нумерація, она вторая, потому-что одна короткая сура (т. н. Фатиха) была поставлена впереди всёхъ въ виде вступленія къ Корану; она и есть № 1.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Это утвержденіе правильно лишь отчасти. Сура 114-ая (всёхъ суръ въ Корант 114) оказывается все таки длингте, чтит состеднія же 108 и 112-ая, и потому поставка 114-й (равно какъ и 113-ой) суры на самомъ концт Корана объясняется, втроятно, содержаніемъ 113-ой и 114-ой суръ обт онт представляютъ собою заклинанія противъ нечистой силы, которыми завершить священную книгу виолит подобало.—А. Кр.

богословами, чисто научно взглянуть на дёло они не могли <sup>1</sup>). Въ свою очередь различные европейскіе ученые совершили ту же попытку, и не бевъ ніжотораго успіха <sup>2</sup>). Въ слогі Корана есть разныя особенности, которыя могуть послужить руководствомъ для изслідованія насчеть времени появленія того или другого отрывка <sup>3</sup>). Языкъ отрывковъ мекканскихъ (610—622) мощенъ и пылокъ, если его сравнить съ тяжелымъ и растянутымъ слогомъ отрывковъ мединскихъ (622—632). Прибавьте къ этому коемакія другія особенности въ слогі, кое-какіе намени на историческіе факты <sup>4</sup>),—и вамъ возможно будеть различить время появленія многихъ мість Корана <sup>8</sup>). Однако отсюда не слідуеть, что весъ Коранъ можно

<sup>1)</sup> Поэтому составленныя ими таблицы часто очень произвольны. Таблица Гримме (П, стр. 24), который сталь вибств съ ними на догматическую, а не на историческую точку зрвнія и потому во многомъ соппелся съ ними въ выводахъ о коранской хронологіи, ничуть не болбе убъдительна.—А. Кр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О полномъ же успъхъ, т.-е. о безусловно точной хронологін, не можетъ быть и ръчи: мы, напримъръ, не знаемъ даже, въ какомъ году Мохаммедъ выступиль какъ пророкъ. Въ лучшемъ случать можно ожидать хронологіи для многихъ суръ мединскихъ и возстановленія простой послъдовательности для прочихъ мединскихъ суръ безъ точнаго опредъленія года. Для суръ мекканскаго періода успъхъ меньше.— А. Кр.

<sup>3)</sup> Дози хочетъ сказать, что языкъ или стиль каждой суры самъ по себъ есть психодогическое указаніе на время ея составленія. Мохаммель въль не могь говорить однимъ и темъ же языкомъ въ начаде и въ конце своей пророческой дъятельности: въ дни униженій и преслъдованій—и въ дни торжества и власти, въ дни дъятельности среди зарождающейся маленькой общины-и въ дни возрастающаго распространенія ислама по всей Аравіи, въ дни первоначальнаго перевъса стремленій религіозныхъ — и въ дни перевъса цълей политическихъ, да и вообще въ родной Меккъ-и въ чужой Мединъ; онъ не могъ, наконецъ, говорить однимъ и темъ же языкомъ въ дни молодости и старости. Основываясь на такихъ-то соображеніяхъ и, понятно, на многихъ біографическо-историческихъ намекахъ, разсыпанныхъ по сурамъ (въ томъ числе на именовани бога талиулическимъ терминомъ "Рахмана", срв. стр. 73, сноска 2), ученымъ и удалось установять. что короткія, пылкія и энергичныя суры, помъщенныя Зейдомъ въ концъ Корана, относятся къ наиболее раннему, меккскому періоду деятельности Пророка, а длинныя, сухія суры, пом'вщенныя Зейдомъ въ начал'в сборника- къ мединскому періоду. къ концу жизни Пророка. Въ большинствъ случаевъ результаты изследованій европейскихъ ученыхъ не идуть въ разрізть съ датировкой, которую указываетъ мусульманское преданіе, но только въ большинствъ; въ другихъ случаяхъ оказывается серіозное разногласів. - А. Кр.

<sup>4)</sup> Это въ особенности важно, а то въдь основываться на одной лишь психологіи—слишкомъ опасно.—A. Kp.

<sup>3)</sup> Такъ, въ сурахъ мекканскихъ можно для 96-ой суры (начальной) принять условную дату: ок. 610 г. (но возможно,—срв. стр. 23—24,—что эта сура вовсе не

распредълить въ хронологическомъ порядкъ; всегда останется многое такое, что съ одинаковымъ успъхомъ можетъ быть отнесено то къ тому, то къ другому моменту 1). На одного ученаго система не была принята еще другими во всемъ ея объемъ; и хотя, конечно, намъ возможно установигь лучшій порядокъ для суръ, чъмъ тотъ, который принятъ въ мусульманской церкви, я сомнъваюсь,однако, чтобы когда-либо удалось предложить такое распредъленіе, на которое единодушно согласились бы всъ свъдущіе люди 2);

была начальной; къ тому же Анша, на авторитетъ которой основанъ разсказъ о первомъ наитіи Пророжа и которая въ то время еще и не родилась, очень не надежный источникъ). Если въренъ разсказъ объ обращении Омара, то 20-ая сура должна была существовать въ записи еще до 615-616 г. Сура 30-ая, гд $^{1}$ 1-й стихъ говорить о поражении римлянъ въ соседней стране, можеть на этомъ основаніи быть датирована 614 г. (весною 614 г. византійны потерп'вли пораженіе отъ персовъ недалеко отъ Дамаска): эта датпровка подтверждается и мусульманскимъ преданіемъ. Н'екоторыя мекканскія суры есть такія, года которыхъ опреаванть нельзя, но зато можно выяснять ихъ взаимную последовательность. Въ мединскихъ сурахъ хронологія, хотя бы только относительная, часто бываеть очень ясна, -- срв., напр., 73: 20. гдв упоминаніе о священной войнв показываеть, что сура могла быть произнесена лишь посл'в битвы при Бадр'в (621), а выраженіе "ссужайте Бога хорошей ссудой"—до битвы при Оходъ (625), потому-что затъмъ Мохамиедъ это выражение принужденъ былъ бросить. Нельдеке, принимая въ разсчеть труды своихъ предшественниковъ и выставляя свои собственныя соображенія, разсматриваеть коранскія суры въ слідующемь, по возможности хронологическомъ порядкъ:

- 1. Мекканскія суры: а) перваго періода: 96. 74. 111. 106. 108. 104. 107. 102. 105. 92. 90. 94. 93. 97. 86. 91. 80. 68. 87. 95. 103. 85. 73. 101. 99. 82. 81. 53. 84. 100. 79. 77. 78. 88. 89. 75. 83. 69. 51. 52. 56. 70. 55. 112. 109. 113. 114. 1.
- б) второго періода ("рахманскія"): 54. 37. 71. 76. 44. 50. 20. 26. 15. 19. 38. 36. 43. 72. 67. 23. 21. 25. 17. 27. 18.
- в) третьяго періода: 32. 41. 45. 16. 30. 11. 14. 12. 40. 28. 39. 29. 31. 42. 10. 34. 35. 7. 46. 6. 13.

Мединскія суры (— четвертаго періода): 2, 98. 64. 62, 8, 47, 3. 61, 57, 4. 65, 59, 33, 63, 24, 58, 22, 48, 66, 60, 110, 49, 9, 5.

Более точную характеристику суръ каждаго изъ этихъ періодовъ см. ниже, въ примъчаніяхъ къ эстетической оценкъ Корана.—A. Kp.

- 1) Нівкоторыя суры состоять, навіврное, изъ сміншанных стиховь меккскихъ и мединскихъ. Самый принципъ изслідованія сурь даеть, при томъ, волю субъективизму изслідователей, и оттого ихъ заключенія далеко не одинаковы.—А. Kp.
- \*) Эти слова были уже написаны, когда, случайно, я встрътиль слъдующее замъчание Шпренгера, которое я, было, призабыль и смысль котораго—тоть же: "Къ сожальню, мы здъсь оказываемся на общирномъ поль гипотезы и, пожалуй, никогда не выйдемъ на расчищенный путь".—Авторъ.

для этого намъ теперь недостаеть черезчуръ многихъ требующихся пособій. А во всякомъ случать, я полагаю, не наступило еще время издавать ужъ и переводы Корана, распредъленнаго въ хронологическомъ порядить, какъ это недавно сдёлалъ Родуваль 1).

٧.

Эстетическая оцівнка Корана. — Эпохи въ художественновъ творчествів Моханиеда.

Для върующихъ мусульманъ Коранъ, то есть несотворенное слово Божье <sup>2</sup>), есть самая совершенная книга, какъ по содержаню, такъ и по формъ <sup>3</sup>). Ихъ-то мивніе вполнъ естественно, но странно, что предразсудокъ мусульманскій могъ имъть на насъ больше вліянія, чъмъ слъдовало бы ожидать <sup>4</sup>). Напыщенную реторику и тотъ, часто совстиъ безсимсленный наборъ образовъ, какой оказывается въ мекканскихъ сурахъ, очень серьезно принимали за поэвію и, поэтому, восхищались ею; на стиль всей книги смотръди, какъ на образецъ чистоты языка. Трудно спорить о вкусахъ; каждый человъкъ въ этомъ отношеніи имъеть свое собственное мивніе и очень ръдко отъ него отказывается <sup>5</sup>). Но если мит

<sup>3)</sup> Что Кораномъ, по крайней мъръ послъдними сурами, могутъ восхищаться и люди съ эстетическимъ вкусомъ, видно изъ примъра Пушкина, который писалъ (очень неудачныя, впрочемъ) стихотворныя подражанія Корану. Восторги Бартелеми, Сентъ-Илера и Седилльо объясняются, повидимому, ихъ симпатіей къ личности Пророка. Стэнли Лэнъ Пуль озаглавилъ свою книгу: Le Coran, за poésie et ses lois (Пар. 1882). Иные ученые, желая быть объективными, не полагаются на свое собственное опцущеніе и стараются выяснить, какія эстетическія достоянства



<sup>)</sup> Лонд. 1861, новое изд. 1876. Дози правъ въ томъ отношения, что разбить весь Коранъ на осколки и размъстить всъ эти осколки въ совершенно новомъ порядкъ, дъйствительно нельзя еще. Но можно, не разбивая каждой отдъльной суры и не пропуская и не переставляя въ нихъ ни одного стиха, издать ихъ все таки въ приблизительно-хронологическомъ порядкъ. Такое издание Корана прямо желательно. -A. Kp.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) существовавшее въ своемъ нынѣшнемъ видѣ, на арабскомъ языкѣ, прежде вѣковъ.—А. Кр.

<sup>3)</sup> И каждый стихъ, по ихъ убъжденію, вполнѣ правильно называется "чудомъ" (айв). — A. Kp.

<sup>4)</sup> Пожалуй, безпорядочное расположеніе суръ европейцы всё, безъ исключенія, находять убійственно скучнымъ, но ихъ мивнія различны относительно стиля Мохаммеда.—А. Kp.

приходится высвазать свое, то я долженъ признать, что среди всъхъ сколько-нибудь извъстныхъ старо арабскихъ произведеній, я не знаю ни одного, въ которомъ проявлялось бы такъ много безвкусицы и такъ мало оригинальности и которое было бы такъ растянуто и скучно, какъ Коранъ.

долженъ быль иметь Коранъ не съ нашей точки эренія, а для современныхъ ему арабовъ. Ренанъ находитъ, что Коранъ былъ стадіей прогресса въ развитіи арабской дитературы, такъ какъ онъ знаменуетъ собою переходъ отъ стихотворнаго стиля къ прозъ, отъ поэзін-къ простой рѣчи. Нельдеке напоминаетъ, что многія вещи, усвоенныя нами изъ Библін съ дітства и потому кажущіяся избитыми, были для современниковъ Мохамиеда совсемъ новыми и потому могли представляться поразительными образами; другіе образы, намъ тоже мало говорящіе, были для арабовъ необыкновенно живыми (напр., доказательство Божія величія и всемогущества ссылкою на благодътельныя последствія дождя въ знойной пустынъ); вводить же поэзію, напр., въ законы о наследственномъ праве было бы даже неумъстно; да впрочемъ, извъстный реторическій пыль, разъ онъ производить впечатавніе на слушателя или читателя, инветь свои неотвемленыя достоинства, хотя бы и непоэтическія, и вознаграждаеть за недостатокь поэтичности; наконець --добавляеть Нельдеке (Or. Sk. 39-40) - всё недостатки Корана надо извинять и потому, что въдь это была первая на арабскомъ языкъ попытка создать скольконибудь значительное прозанческое произведеніе (стиль у доисламскихъ арабовъ былъ хорошо выработанъ только для стиховъ). Становясь, однако, на европейскую точку зрвнія, и Ренанъ, и Нельдеке, и большинство другихъ изследователей дають Корану нелестную оценку. Ренавъ заявляеть, что долго читать Коранъ (за исключеніемъ последнихъ суръ) — вещь невыносимая; Нельдеке при всей своей осторожности сознается, что чисто эстетическаго наслажденія Коранъ для непредубъжденнаго читателя можеть дать очень мало (Or. Sk. 34), что въ Коранв поэзію замізняетъ реторика (ib., 36) и что съ нашей точки зрвнія мы сововиъ должны отказать Мохаммеду въ правъ зваться поэтомъ (ib., 36); а скептическое миъніе Дози можно прочитать дальше. Относительно себя скажу, что въ первые годы моехъ занятій востоковъдъніемъ, Коранъ наводиль на меня томительную скуку, какая вообще является при чтеніи поэтовъ третьестепенныхъ: отдільныя искорки поэзів не вознаграждають за ту водянистую реторику, которая преобладаеть въ цёломъ. Я еще могу припомнить затруднительное положеніе, въ которое я быль поставлень даже въ 1892 г., просьбою проф. П. Г. Виноградова-указать для издаваемой имъ Хрестоматіи по исторіи Среднихъ въковъ нъсколько образцово - поэтическихъ суръ Корана: я останавливался на сурѣ XVI — и чувствовалъ, насколько она ниже аналогичнаго псалма 103-го (о сотвореніи міра), я останавливался на сур'в LXVIII (объ истребленномъ саловомъ урожав)- и съ сожалвніемъ вспоминаль прекрасное описаніе нашествія саранчи у малаго пророка Іоиля. Но посл'в того мн'в пришлось много вчитываться въ исторію Мохамиеда и освоиться съ его психологіей, пришлось долгое время жить среди арабовъ на востокъ и часто слушать благоговъйное чтеніе Корана въ мечети, при торжественной, возвышенной обстановкъ, -- и въ результать оказадось, что незаметно для себя я Коранъ прямо полюбилъ: когда читаю его, то испытываю удовольствіе, съ какимъ, напр., читаешь произведеніе симпатичнаго и Исторія мусульманства. Вып. І.

Даже противъ повъствованій—а это въдь дучшая его часть — можно сказать многое. Арабы вообще считаются мастерами разсказывать; читать ихъ разсказы, тѣ, напримъръ, какіе въ огромномъ количествъ собраны въ «Книгъ Пъсенъ» 1), это — прямое художественное паслажденіе, — до того все тамъ представлено увлекательнымъ и драматическимъ способомъ! Мохаммедъ тоже разсказываетъ часто; онъ сообщаетъ легенды о прежнихъ пророкахъ, какія большею частью, находятся и въ Ветхомъ Завътъ и въ Талмудъ и какія онъ слыхалъ отъ іудеевъ в). Но каками холодными и безцвътными кажутся эти сказанія, если передъ этимъ прочтень прекрасную, чисто арабскую исторію з)! Недаромъ менканцы — а вкусы ихъ не такъ ужъ были плохи — предпочитали слушать индійскія или персидскія сказки 4), чъмъ Мохаммедовы повъствованія 5).

близко-знакомаго человъка, хотя бы это быль таланть довольно дюжинный. Гаммеръ (какъ видно изъ послъсловія къ Geschichte der Goldenen Horde, стр. 593) могь восторгаться даже такою сурою, какъ СІХ ("Невърные"; — она переведена у меня ниже, въ ссылкъ на стр. 126); между тъмъ эта сура—явная обмолька со стороны Мо-хаммеда, который повторялся въ ней на разные лады, пока наконецъ нашелъ желательную для себя форму. Мнъ кажется, что чувства арабиста въ этомъ отношенія близко подходятъ къ чувствамъ върующаго мусульманина. Но у своихъ слушателейстудентовъ я всегда замъчаю прямое отвращеніе къ Корану, хотя они бываютъ ужъ подготовлены къ нему чтеніемъ 

лемъ подготовлены къ нему чтеніемъ 

лемъ побнъ-Хишама и т. п.—А. Кр.

- $^{1}$ ) Китабъ-аль-агана составлена по старымъ сборникамъ въ X въкъ Абуль-Фараджемъ Испаханскимъ (897—967).  $A.\ Kp.$
- <sup>8</sup>) Для такого сличенія очень поучительно прочитать книгу l'ейгера: "Was hat Mohammed aus dem Judenthume aufgenommen?" Это сочиненіе, вышедшее въ 1833-мъ году, кое въ чемъ устарівло: но исправить и пополнить въ его цівломъ могъ бы, пожалуй, только самъ l'ейгеръ.—Р. Д.
- 3) или ветхозавътный оригиналъ. А въдь мы должны понимать повъствовательную часть Корана гораздо лучше, чъмъ могли ее понимать современные Мохаммеду арабы, потому-что разсказанныя тамъ библейскія исторіи мы уже знаемъ изъ первоисточника, изъ Библіи, а для слушателей Мохаммеда сдъланные имъ пропуски и недомолвки должны были затруднять пониманіе смысла и потому ослаблять художественное впечатлъніе.— А. Кр.
- 4) Мекканскій поэтъ Надръ ибнъ-Харисъ отвлекаль слушателей отъ Мохаммеда, разсказывая имъ извъстныя ему персидскія былины о герояхъ Ростемъ и Исфендіяръ, значитъ, нъчто въ родъ тъхъ сказаній, какія мы знаемъ изъ Фирдовсіевой "Шах-наме". (Когда впослъдствіи, послъ битвы при Вадръ, Надръ попаль въ плънъ къ Мохаммеду, онъ былъ безпощадно казненъ).—А. Кр.
- 5) Обыкновенно д'елять стиль Корана по періодамъ д'елетьности Мохаммеда: эстетическая оц'енка ставится въ связь съ вопросомъ о хронологіи суръ Корана, и об'є области изследованія (вопросъ о хронологіи и эстетичности) взаимно допоз-

няють одна другую своими результатами. Для Вейля было достаточно разбить коранскія суры на два группы по степени ихъ художественности; суры, отнесенныя имъ къ первому періоду д'вятельности Мохаммеда (въ Коран'в онв., по порядку, последнія), это тв. которыя составлены складомъ, близкимъ къ складу еврейскихъ поэтовъ и авторовъ притчъ; тогда какъ первая по мъсту, но болъе поздняя по времени половина Корана есть мърная проза, которая, если и напоминаетъ способъ изложенія язрандьскихъ пророковъ, то развъ въ тъ минуты, когда тонъ израндъскихъ пророковъ наименъе возвышенъ. Нельдеке этимъ не довольствуется и насчитываеть въ творчествъ Мохаммеда цълыхъ четыре періода: три мекканскихъ и мединскій. Въ началъ пророческой дъятельности Мохамиедъ произносилъ откровенія, которыя дышали дикимъ могуществомъ страсти, воодушевленнымъ, хоть и не богатымъ воображениемъ; слова, коть и риемованныя, здесь представляются не подобранными, а какъ-будто вырвавшимися невольно; речь отрывиста, словно у шамана; разныя, малопонятныя клятвы придають этимъ сурамъ еще больше сходства съ колдовскими въщаніями; съ возрастающимъ изступленіемъ Мохаммедъ говорить о див страшнаго суда и воскресеніи мертвыхь и разсыпаеть угрозы своимъ противникамъ (одному изъ первыхъ Абу-Ляхабу съ женою); за эти суры онъ получиль отъ враговъ прозвище "обсноватаго"; восторженныя описанія неба и ада и болъе спокойныя картины Божія величія въ природъ и въ дъль развитія зародыша бывають у него даже почти поэтичны; изредка, какъ въ суре XCIIIтрогательная простота, (лирическое воспоминаніе о своемъ сиротскомъ детстве); повидямому, более спокойныя суры перваго періода являются наиболее старыми: страстность тона возрастала вийсти ужъ съ противодийствиемъ, которое Мохаммедъ встречалъ къ своей проповеди. Возможно, что суръ перваго періода было произнесено Мохамиедомъ больше, темъ мы имеемъ въ Коране: многія изъ нихъ, наиболье раннія, могли остаться незаписанными или забыться. Въ сурахъ в торого ("рахманскаго") періода воображеніе слабветь; пыль и одушевленіе еще есть, но тонъ становится все прозанчиве; краткость исчезаеть; существование истиннаго Бога и его заповъдей не только проповъдывается, но и доказывается отчасти прежними указаніями на Его силу въ природів и въ тайні развитія человъческаго зародыша, отчасти-примърами изъ исторія прежнихъ народовъ; упреки и насмышки враговь не просто отрицаются, но и опровергаются доказательствами, очень слабыми и запутанными; о прежнихъ пророкахъ встръчаются и длинныя повъствованія. Такъ-какъ мыслителемъ Мохаммедъ быль гораздо болье неудачнымъ, чемъ онъ быль энтузіастомъ, то впечатленіе, получаемое нами отъ чтенія суръ второго періода, несравненно слабъе, твиъ отъ суръ періода перваго: но во всякомъ случав извъстное впечатлъніе еще не теряется и здъсь. Къ этому періоду наи, можеть быть, къ концу перваго относится "Фатиха" или вступительная сура Корана, которая играеть у мусульманъ роль нашего "Отче нашъ". Вотъ переводъ этой простой, но чрезвычайно выразительной и содержательной суры: "Во имя Господа Милосердаго, Милостивато! Хвала Богу, Господу міровъ, милосердому, милостивому, владык в суднаго дня! Воистину Тебъ мы покланяемся в у Тебя просимъ защиты. Наставь насъ на путь правый, на путь техъ, кого Ты облагодътельствоваль, не на путь техъ, противъ кого Ты гитваешься и кто заблуждается" (считается душенолезнымъ дъломъ-читать Фатиху какъ можно больше разъ подрядъ). Суры третья го періода --почти исключительно прозавческія; ихъ всего больше въ Коранъ. Откровенія здъсь чрезвычайно растянуты, да и отдільные стихи длиниве, чемъ въ сурахъ прежнихъ; изредка блеснетъ поэтическая искра,

#### YI.

Оцтика Корана со стороны формы.— Риемованная проза.— Вліяніе формы на содержаніе.

Внъшняя форма Корана, пожалуй, оригинальна 1); но оригинальность не всегда и не во всъхъ отношеніяхъ есть заслуга. Литературнымъ стилемъ у старинныхъ арабовъ были или стихи, или риемованная прога 2). Въ искусствъ слагать стихи, которымъ въ то время владълъ почти всякій, мохаммедъ не зналъ толку 3); онъ потому и не говорилъ стихами и даже

но вообще тонъ—ораторскій; эти поучительныя суры намъ очень скучны в кажутся намъ даже вообще неубъдительными для кого бы то ни было, но извъстно, что въ дълъ распространенія ислама между языческими арабами главную роль сыграли именно онъ. Суры чет верта го періода, или мединскія, для насъясны и въ историческомъ отношеніи, потому-что этотъ періодъ жизни Пророка наиболье извъстенъ въ подробностяхъ; каждая сура или прямо указываеть на извъстный фактъ, или содержитъ ясный намекъ: по стилю онъ близки къ послъднимъ мекканскимъ: это—чистъйшая проза съ риторическими украшеніями; оживленнье (но и то скучны)—тъ мъста, гдъ Мохаммедъ обращается къ своимъ върнымъ послъдователямъ, побуждая ихъ стоять твердо за исламъ и идти въ бой, или утъшая въ испытанныхъ несчастіяхъ: извъстная живость встръчается и въ обращеніяхъ, направленныхъ противъ "притворяющихся" и "сомнъвающихся", а также противъ іудеевъ; совсъмъ сухи суры чисто законодательныя, указывающія чинъ совершенія обрядовъ или заключающія въ себъ гражданскія и уголовныя постановленія.—А. Кр.

<sup>&#</sup>x27;) Дози, конечно, хочетъ сказать: "оригинальна сравнительно съ формами европейской поэзіи.—A.  $\mathit{Kp}$ .

<sup>2)</sup> Т. н. "садж"»", или "тасджі"»". Изъ этихъ двухъ формъ поззія садж"ъ древніве, чёмъ стихи (онъ извёстенъ и у абиссинцевъ, даже въ ихъ староамхарскихъ народныхъ пёсняхъ, которыя возникли безъ всякаго чужого вліянія). Размёры же стихотворные (и именно—стариннёйшій изъ нихъ: ямбическій, раджазъ, который иными арабскими теоретиками не принимается даже за стихотворный) возникли ужъ изъ риемованной прозы черезъ ея разчлененіе, и слідомъ такого возникновенія остался обычай оканчивать всё стихи какого-нибудь стихотворенія на одну и ту же риему. См. И. Гольдцізръ: Abhandlungen zur arabischen Philologie. І. Ueber die Vorgeschichte der Hidja-Poesie, Лейдевъ 1876, особ. стр. 76; М. Нагтмапп: Metrum und Rythmus. Der Ursprung der arabischen Metra, Гиссенъ 1896.—А. Кр.

<sup>3)</sup> Про него сохранился анекдотъ, что, пожелавши однажды процитироватъ стихъ, онъ переставилъ въ немъ слова такъ неискусно, что стихотворный размѣръ оказался цотеряннымъ. А въдь у старинныхъ арабовъ, повторяемъ, чуть ли не каждый умълъ слагать стихи.—А. Кр.

питаль вы поэзін несерываемое отвращеніе. Вкусь у него быль очень странный: величайшемъ арабскимъ поэтамъ, которые еще были живы или недавно лишь умерли, онъ предпочиталь совстви посредственныхъ, во умъвшихъ облекать благочестивыя мысли въ витіеватые стихи. Вообще онь быль врагомъ поэзіи, да и не могь не быть, потому-что поэзія была нстиннымъ проявлениемъ стариннаго жизнерадостнаго язычества 1). Итакъ Моханиедъ волей не волей вынуждень быль употреблять для своихъ откровеній риемованную прозу, заключавшуюся въ томъ, что желаемая мысль выражается короткими фразами, изъ которыхъ двё или нёсколько риомуются одна съ другою 2). Въ старъйшихъ сурахъ Мохамиедъ довольно върно соблюдаль надлежащія правила, такъ что ть суры имъють много аналогія съ изреченіями старо-арабскихъ вѣщуновъ 3); впослѣдствіи, однако, онъ все болъе и болъе нарушаль правила, дълаль фразы болъе длинными, чъмъ полагалось, и позволяль себъ ради риемы всякія вольности, въ которыхъ не только нъть красоть, но напротивъ есть полнъйшія ошибки; попадись онъ въ другой какой-нибудь книгь, а не въ божественновъ словъ, быля бы жестоко раскритикованы 1). Вообще Мохаи-

<sup>4)</sup> Объясняется это, должно быть, тыть, что старческая фантазія слабыла, риона стала даваться Мохаммеду съ трудомь, воть у него и стало обнаруживаться рабство передъ риомой, передъ формой, въ ущербъ смыслу. Даже мусульмане подмытили, что у Мохаммеда порядокъ словъ въ предложеніи иногда бываеть необычень: это потому, что риоменное слово поставлено въ концъ фразы. Съ тою же цълью употребляется иногда н.-б. время тамъ, гдъ мы ждали бы прошедшаго. Въ суръ 55 говорится о доухъ райскихъ садахъ, гдъ въ каждомъ по доя источника



<sup>1)</sup> Срв. суру XXVI ("Поэты"), 221-228.

<sup>3)</sup> Словомъ, это та форма, какою составлены великорусскія прибаутки раёшниковъ, или — въ случав большей близости къ стихамъ — малорусскія думы кобзарей. Хаммеръ, Рюккертъ и Кламротъ переводили Коранъ на немецкій языкъ, сохраняя и въ переводе эту же риемованную форму.—А. Кр.

<sup>3)</sup> Правда, мы не имбемъ достовърныхъ, подлинныхъ отрывковъ ръчи староарабскихъ предсказателей, но судить о ея стилъ можемъ по болъе позднимъ подражаніямъ ей. Впрочемъ, Д. Г. Мюллеру кажется (едва ли съ основаніемъ), что
Мохаммедъ ввелъ въ риемованную прозу новшество: дъленіе на строфы, которое онъ
могъ узнать отъ своихъ еврейскихъ и христіанскихъ учителей, но которое однако
старался скрывать отъ своихъ учениковъ и затушевываль его, чтобы форма его
откровеній сохраняла для учениковъ прелесть полной оригинальности. Die Propheten in ihrer ursprünglichen Form: die Grundgesetze der ursemitischen Poēsie,
erschlossen und nachgewiesen in Bibel, Keilschriften und Koran und in ihren Wirkungen erkannt in den Chören der griechischen Tragödie, 2 тт. Въна, 1895.—А. Кр.

медъ не быль мастеромъ слова, чёмъ отчасти и объясняются многочисленныя повторенія одного и того же, встрічающіяся въ Коранів. Мохаммедь сочиняль съ трудомъ; онъ різдю находиль сразу же настоящее слово для передачи своей мысли; воть онь и дізлаль попытии на всіз лады, и оттого въ Кораніз подрядь новторяются одніз и тів-же мысли, различаясь каждый разъ только по своимъ выраженіямъ 1). Изъ многихъ приміровъ видно, что Проромъ находиль желательную форму только посліз нізсколькихъ повтореній 2).

 $<sup>^2</sup>$ ) Особенно характерный примъръ — сура СІХ: "Невърные", которую я переведу какъ можно буквальнъе: "О, невърные! я не поклоняюсь тому, чему вы поклоняюсь, и вы не поклонники того, чему я поклоняюсь, и я не поклоникъ того, чему вы поклониясь, и вы не поклоники того, чему я поклоняюсь. У васъ своя въра, у меня своя".—А. Kp.



и по дея рода плодовъ; почему? потому что окончание двойственнаго числа "ан" совпадаеть съ рисмой, выдержанной въ этой сурв. Думаю, по той же причинъ, ради риемы "ейни", въ суръ ХС. 10 говорится о возведении человъка сразу на двъ высоты (наждейни النجدين) съ которыхъ однако спускъ одниъ). Въ с. LXIX, 17 число ангеловъ, носящихъ тронъ Господень, наврядъ ля было бы опредълено цифрою 8 ("Наманіят"), если бы не потребовалась риома на "іят"; но еще очевиднее, что исключительно ради риемы "ар" число ангеловъ, стерегущихъ адъ, оказалось 19 (тис'ата "ашяр, с. LXXIV, 30), и недаромъ мекканцы подняли это сообщение на смъхъ (см. стр. 35). Не находя рнемы, Мохаммедъ былъ способенъ прямо коверкать слова. Въ с. XCV, 2 гора Синай наз. "Сининъ" вмъсто обычнаго "Сина" (срв. XXIII, 20); въ с. XXXVII, 130 Илія наз. "Ильясинъ" витесто обычнаго "Ильясъ" (см. XXXVII, 123; VI, 85); все это — ради риемы. Частенько для заполненія риомы Мохаммедъ вставляють, крайне некстати, цілыя фразки (поучительнаго содержанія), не находящіяся ни въ какой логической связи съ контекстомъ. Съ полной объективностью много подобныхъ примъровъ приведено у Нельдеке; съ безпощадной ядовитостью они осмъяны на стр. 304-307 "Législation musulmane, filiation et divorce" (СПб. 1893) Нофаля (Joseph Nauphal), который заканчиваеть свою бутаду на арабскій ладъ: "consonnance rythmique, dissonance logique". Непріятное впечативніе отъ встахъ такихъ доманій смысла и языка ради формы усиливается отъ того обстоятельства, что большая часть этихъ суръ крайне прозаична по содержанію, и старанія Мохаммеда облечь въ вычурную форму, годную развъ для поэтическихъ сюжетовъ, какое-нибудь юридическое предписание порождають впечатленіе еще большей искусственности и диссонанса между формой я содержаніемъ. — A. Kp.

<sup>1)</sup> И, къ довершенію бъды, нашедши—бывало—въ минуту вдохновенія какойнибудь подходящій способъ выраженія, Мохаммедъ легко и позабывалъ его къ тому времени, когда требовалось полученное вдохновеніе записать. Срв. 87: 6—7 и объясненія комментаторовъ.—А. Кр.

#### YII.

Языкъ Корана. — Лексическая и грамматическая сторона.

Даже самый языкъ Корана не всегда можно назвать чистымъ 1). Правда, Мохаммедь жиль въ эпоху разцвъта арабскаго языка; и потому само собою разумъется, что между авторской манерой Мохаммеда и слогомъ авторовъ классическихъ не можеть быть той громадной разницы, какая раздъляеть греческий изыкъ Новаго Завъта отъ языка чисто греческаго. Но все же разница чувствуется; Коранъ кишить всякими и с к а ж е и и ы и с л о в а и и, помъсью, заимствованной изъ языка еврейскаго, спрскаго 2), эе опскаго 3).

Это было отчасти неизбежнымъ, потому-что для новыхъ редигіозныхъ идей. которыя пропов'ядывались ханифами и Мохаммедомъ, арабскій языкъ не им'яль словъ, такъ-что въ такихъ случаяхъ арабу поневоль приходилось брать чужіе (преимущественно арамейскіе и греко-сирскіе) термины іудейскаго и христіанскаго происхожденія. Употреблять иностранные религіозные термины и другія слова Мохамиедъ прямо любилъ, хотя часто употреблялъ ихъ неправильно. (См. Fraenkel, "De vocabulis in antiquis Arabum carminibus et in Corano peregrinis", Jenz., 1883, и Dvorak, "Zur Frage über die Fremdwörter im Koran", Мюнх., 1884). Шпренгеръ подмечаетъ, что Мохаммедъ употребляеть чужіе или самъ придумываеть новые термины съ цвлью также щегольнуть или придать ръчи больше важности и таниственности; впрочемъ, то же дълали современные ему поэты-язычники; какъ примеръ наивнаго употребленія чужихъ словъ у Мохаммеда, можно указать фордан, которое по-арамейски значить "избавленіе", а у Мохаммеда (въ связи съ корненъ 3, = "раздълить") употребляется въ смысль "откровеніе"; м и лл е (поарам. — "слово") у Мохамиеда означаеть "религія"; странное названіе небесной книги " планий ун объясняется изъ еврейскаго "эльнон" ("= Всевышній"); арам. слово ма в н і в а (евр. м н ш н а), т. е. раввинское ръшеніе, понято было Мохаммедомъ въ смыслъ "реченіе", "законченное предложеніе" (39:24), такъ что "семь на вані у него обозначаеть, въроятно, первую суру, состоящую изъ 7 стиховъ (срв. 15:87). Замізчательно, что даже такой алементарный терминъ, какъ салат (= "молитва") пришлось взять изъ языка арамейскихъ христіанъ или евреевъ (см. у насъ II, 83). Изъ числа зеіонскихъ (абессинскихъ) словъ ш е й т а и существовало у арабовъ, въроятно, давно: изъ числа введенныхъ Мохаммедовъ (ужъ въ мединсвихъ сурахъ) заслуживаютъ вниманія хаваріййўн (= "апостолы") и манде (=,столь"); комментаторы (см. у Шпренг: Das Leb. I, 317) относять къ абессинскимъ словамъ и нашіз ("всенощное бдівніе", 73:6). Кажется, къ личнымъ выдумкамъ Мохамиеда относятся странныя слова, нарочно предназначенныя для внушенія торжественности и загадочности: Уыслин (69: 36, адское питье),



<sup>&#</sup>x27;) хотя Моханиедъ объявляль, что Коранъ составленъ на чиствишенъ арабсконъ языкв (بلسان عربى مبين XVI, 105; XXVI, 193-195; срв. XLVI, 11).—А. Кр.

<sup>2)</sup> а черезъ сирскій—и изъ греческаго.—А. Кр.

Чтобы объяснить слова съ неизвъстными корнями, арабскіе комментаторы, не знавшіе другого языка, кром' своего родного, ломали себ' годову и все-таки не были въ состояніи открыть ихъ истинное значеніе. Коранъ содержетъ, вромъ того, не мало описокъ протевъ правилъ грамматики<sup>1</sup>), и если для насъ онъ теперь менъе замътны, такъ это лишь потому, что арабскіе грамматики, желая оправдать эти ошибки, возвонили ихъ въ правида языка, или дъдали ихъ исключеніями изъ правиль; тъмъ не менъе онъ все же ошибки, и это будеть выясняться все больше и больше, по мёре того, какъ европейскіе наследователи будуть стряхивать съ себя оковы мусульманскихъ предразсудковъ, глубже будутъ вникать въ духъ арабскаго языка и удълять больше вниманія образу дъйствій первыхъ филологовъ, которые, стоя, еще на довольно свободной точкъ зрънія, беруть очень редко, а то и вовсе не беруть своихъ примеровъ изъ Корана. Это обстоятельство показываеть, что они не смотрели на эту книгу, какъ на произведение классическое, какъ на авторитетъ по части явыка, хотя отпрыто выражать своего метнія по этому предмету они и не осмълявались 2).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ этихъ словахъ Дози есть ивкоторое преувеличеніе. Конечно, классическій арабскій языкъ создался не на одномъ Коранв: языкъ этотъ установленъ быль еще рвчью до-исламскихъ стихотворныхъ произведеній (мо'аллакъ и т. п.), а затвиъ арабскіе филологи любили обращаться для рвшенія филологическихъ вопросовъ просто къ первымъ попавшимся бедуинамъ изъ пустыни; но вёдь рвчь Корана мало чёмъ отличалась отъ этихъ двухъ нормъ. Подробно объ этомъ сказано въ моихъ литографированныхъ Лекціяхъ по исторіи семитскихъ языковъ и въ русскомъ переводѣ "Die Semitischen Sprachen" Нельдеке, выходящемъ теперь подъ моей редакціей въ V выпускѣ изданій Лазаревскаго Института Восточныхъ языковъ.—А. Кр.



сиджжи́н (83:7—8, книга нечестивыхъ), тасни́м (83:27) и сальсъби́ль (76:18, имена источниковъ) и др.—A. Ep.

<sup>1)</sup> срв. слова извъстнаго семитолога Ю. Велльхаузена: "Der Koran ist in einem ganz unarabischen Arabisch geschrieben und (er ist) philologisch von weit geringerer Bedeutung, (als die altarabische Poesie)". Skizzen und Vorarbeiten, Берл. 1884, Erstes Heft, стр. 105. Эти слова Велльхаузена о неарабскости арабскаго языка въ Коранъ относятся, главнымъ образомъ, къ искусственной и неудачной коранской фразеологіи, которая вызвана тъмъ, что Мохаммедъ не съумълъ справиться съ избранной имъ формой риемованной прозы. Другія ошибки такого рода происходять просто отъ того, что Мохаммедъ вообще былъ плохой стилистъ: въ строеніи фразъ у него сплошь да рядомъ оказывается анаколутъ, такъ-что подлежащее и сказуемое не соотвътствуютъ грамматически другъ другу; иногда предложеніе начинается союзомъ "когда" нли "въ тотъ день когда" — и затъмъ повисаеть въ воздухъ, не имъя себъ аподозиса, и т. д.—А. Кр.

#### YIII.

### Оцънка Корана современниками Мохаммеда.

Коранъ производилъ совстиъ слабое впечатление на современниковъ Мохаммеда. Арабы стояли тогда уже на очень высокой ступени цивилизаціи и развитія, — я разумью цивилизацію не матеріальную, а умственную, — между тыть Мохаммедъ былъ просто энтузіастомъ, какихъ вездь было много, — былъ возбужденнымъ человькомъ, который не превосходилъ своихъ согражданъ ни умомъ, ни познаніями, ни развитіемъ, ни даже нравственностью. Въ его благочестивымъ изліяніямъ большинство его современнивовъ относилось равнодушно 1). И въ самомъ дълъ: чтобы находить Коранъ превраснымъ и возвышеннымъ, требовалось, чтобы въра сперва ужъ заглушила здравый смыслъ; а громадное большинство народа еще не дошло до того 2). Тъ сообщенія, которыя мы читаемъ по поводу обращеній въ исламъ, произведенныхъ тыми или другими отрывками Корана, относятся въ большинствъ случаевъ къ области благочестивыхъ легендъ, а навакъ

<sup>2)</sup> Да и изъ върующихъ мусульманъ, и притомъ довольно позднихъ (правда, раціоналистическаго типа — мо тазилитовъ) иные брались составить книгу болѣе совершенную по формѣ, чѣмъ Коранъ. Конечно, такія мнѣнія далеко не всякій рѣшался высказывать открыто, потому-что это могло стоить ему головы. Но срв. у Шахрастанія (стр. 39, нѣм пер. Гаарбрюкера І, 57) сообщеніе о раціоналистическомъ богословѣ Наззамѣ, который формулировалъ догмать о художественной н филологической несравненности Корана очень уклончивыми выражсніями, обпаруживающими, что самъ онъ не вѣрилъ въ этотъ догмать.—А. Кр.



<sup>1)</sup> Пожалуй, Коранъ не разъ съ торжествомъ повторяеть, что его противники не въ силахъ создать даже одну такую суру, какихъ Мохаммедъ получаеть отъ Бога множество. Однако такое неумънье противниковъ Мохаммеда заключалось вовсе не въ томъ, чтобы для нихъ оказывалось недосягаемою художестве не не остъ Корана, — ръчь шла не объ этомъ: просто, они-невърующіе не могли, безъ риска показаться смъшными, создавать от кровенія отъ Бога; для этого требовалось дъйствительно въровать въ свое послащничество, какъ въровалъ Мохаммедъ, и этого у нихъ не было. Вопроса-же о художественности своего Корана не поднималъ, при своемъ обращеніи къ противникамъ, и самъ Мохаммедъ, да и не ръшился бы поднимать, потому-что въ этомъ отношеніи слишкомъ много слышаль на свой счетъ насмъщекъ и былъ бы посрамленъ первымъ попавшимся стихотворцемъ.—А. Кр.

не въ исторів; подлинная же исторія говорить намъ, что широкая масса была знакома съ Кораномъ очень мало, мля совствъ незнакома, да что ей, впрочемъ, и не интересно было знакомиться съ Кораномъ 1).—Р. Д.

#### IX.

### Загадочные иниціалы некоторыхъ суръ.

### А. Е. Крымскаго.

Еще при изложенім исторін Мохаммеда <sup>2</sup>) было упомянуто, что передъ нъкоторыми (2-й, 3 й, 31-й и др., всего передъ двадцатью девятью) сурами Ворана находятся непонятныя буквы JI ал, II алр, 46 тh и т. п. Наиболье естественнымъ представляется инъ старое объяснение Нельдеке. что это-сопращенное обозначение вмень техъ линь, поторымъ принадлежали экземпляры записей Корана, использованных Вейдомъ; такъ, напр., могло бы означать الزيبر впослъдствін Нельдеке придумаль другое. менъе правдоподобное объяснение, что эти тамиственныя буквы введены были саменть Моханиедонть, который не придаваль инъ никакого реальнаго смысла, а просто хотвав дать ими мистическій, непонятный намекь на небесный подлинникъ Корана 4). Шпренгеръ въ этихъ иниціалахъ хотълъ подыскать заглавіе, соотв'єтствующее содержанію суры; поэтому, напримъръ, въ иниціалахъ Усуры 19-й, которая говорить объ Іоаннъ и Інсусть и которая, по преданію, была послана абессинскому царю-христіанину, Шпренгеръ прочиталь: «Інсусь Назорей, царь Іудейскій». Гораздо болье глубовія тайны разыскивали въ такихъ буквахъ богословы мусульманскіе. Конечно, поле гипотезъ безгранично.



 $<sup>^{1}</sup>$ ) См. объ этомъ статью Гольдціэра, пом'вщенную во II части нашей "Исторіи мусульманства".-A. Kp.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. стр. 29, примъч.

<sup>3)</sup> Gesch. des Qorans, crp. 215.

<sup>4)</sup> Orient. Skizzen, 50-51.

### X.

## О толкованіях на Корань и пособіях для его пониманія.

## А. Е. Крымскаго.

Спорное пониманіе многихъ м'єсть Корана. — Главные мусульманскіе комментаторы. — Европейскія пособія. — Конкорданціи. — Спеціальные словари.

Благочестивый Зейдь внесъ въ Коранъ всв записи, какія могь собрать, и не подвергаль ихъ притикь. Но, какъ извъстно, Моханиедъ часто свои приказанія отивняль, ссылансь на то, что Богь посылаеть ему ивкоторыя откровенія лишь на время (ХУІ, 103; ІІ, 100 и пр.); отсюда въ Коранъ Зейда явилось много правиль, взаимно противоръчивыхъ — между прочинь по такимъ, напримъръ, существеннымъ пунктамъ, какъ отношенія мусульманъ въ язычнивамъ и иновърцамъ: въ Меввъ говорилось одно, въ Мединъ — другое, болье строгое. Кромъ того, Мохаммедъ предупредилъ (III, 5), что нъкоторыя суры нельзя понямать буквально: онъ имъють алмегорическій, сокровенный смысль. Далье, сжатая, отрывочная форма Корана была вполив понятна только современникамъ Пророка, хорошо знавшимъ каждое событіе, на которое Коранъ дълаль намекъ; но для последующих в поколеній многія места Корана делались уже непонятными по своей стилизаціи. Наконоцъ, (это ужъ попозжо), съ теченіемъ времени непонятными точное значение того или иного отдыльного слова и выраженія, упозребленнаго Пророкомъ. Поэтому рано созналась потребность въ комментаріяхъ на Корань — комментаріяхъ историческихъ, реальныхъ, богословских, потомь — филологическихъ в т. п. Однако, комментарів Корана не всегда передають настоянцую мысль Пророка: очень часто они ее искажають, и такое искажение датируется оть саныхъ старинныхъ временъ. Ибиъ · Аббасъ, дноюродный брать Мохаимеда (провванный «аль-Хабръ» الحبر «книжникъ», или «первосвященникъ») явился главнымъ источникомъ коранскаго экзегесиса, хогя казалось бы, что ему трудновато было бы поменть про Мохашиеда что-нибудь отчетливо: въдь ибнъ-'Аббасу было всего лъть тринадцать или (по Мас'ўдію) даже десять, когда Мохамиедъ умеръ. Быть можеть, ибнъ Аббасъ многаго самъ не понималь и лищь потому истолковываль невърно

(напр., еврейскія слова и выраженія), но гораздо чаще ны въ его объясненіяхъ находимъ навращенія безусловно умышленныя, сділанныя ради благочестиваго обмана или изъ нежеланія признаться въ своемъ невъльнік по поводу какого-нибудь мъста въ Коранъ. Послъ него его ученики и аругіе люди, ссылаясь на предавіе, въ свою очередь невтоно истолковывали Коранъ и, такимъ образомъ, извращали его. И у нихъ, какъ у ибнъ-'Аббаса, извращенія Корана дълались отчасти просто по невъжеству, безсознательно, но отчасти и сознательно: нужно было приспособить предписанія Мохаммеда, разсчитанныя на незатійнными, полукоченую обстановку. кь болье сложнымь формамь цивилизованной жизни, какою зажиль халефатъ, вли желательно было обълать лечность Пророка отъ нападокъ (а по ученію имама Шафіи, ум. 820, самъ Пророкъ разрышиль въ похвадахъ ему допускать проуводиченія), или нужно было сектантамъ отыскать себъ поддержку въ авторитетъ Корана; ниже, въ томъ отдълъ этой главы, гдъ говорится о соннъ, читатель найдеть по вопросу о достовърности хадисовъ достаточныя сообщенія.

Отъ первыхъ двухъ столътій хижры у насъ нътъ ни одного полнаго комментарія, но есть разныя частичныя объясненія, богословскаго и филологическаго характера. Обстоятельные своды комментаріевъ имъются у насъ только съ ІІІ в. хижры.—Изъ комментаторовъ, которые признаны за правовърныхъ, главные:

- 1) Табарій (838—923); онъ же навъстный историкъ. Его огромный «Тафсір», объединивній все, что было сдёлано до него, быль оттъсненъ на задній планъ повднѣйшими комментаріями, и только въ нынѣшнемъ 1902 году въ Камрѣ приступили къ его напечатанію по рукописи Хедивской Публичной Библіотеки. Пока-что, вышло 11 томовъ, а всѣхъ будеть 30.
- 2) Замах шарій (1074—1143). Ero «Кяшшаф» издань быль сперва въ балькутть, 1854—1861: The Qoran with the commentary of the Imam Aboo al-Qasim Mahmood al-Zamakhshari, entitled «The Kashshaf 'an-Haqaiq al-Tanzīl» (= «Раскрыватель истинь откровенія»), ed. by W. Nassau Lees and Mawlawis Khadim Hosain and 'Abd al-Hajj, prof. in the Calcutta-Madrassa; другія изданія—въ Камръ 1307, 1308 (съ толкованіями 'Алія Джорджанія). На «Кяшшафь» было составлено множество дополни-

тельныхъ толкованій, и немало изъ нихъ даже напечатано, но всюду въ нихъ сдёланы подправки въ правовърномъ духъ, потому что самъ Замах-шарій былъ богословъ свободомыслящій, «мо'тазилить»; его комментарій начинался словами: «Хвала Богу, который создалъ (خاف) Коранъ», а теперь въ издаваемыхъ текстахъ «Кяшшафа» мы читаемъ: «Хвала Богу, который ниспослалъ (انزل) Коранъ».

- 3) Бейдавій (ум. 1286). У мусульмань его комментарій, въ свою очередь вызвавшій на себя множество других в комментаріевъ, считается за наидучній в почти за святой. Онъ отличается, дъйствительно, сжатостью и, въ то-же время, затрагиваеть много предметовъ: исторія, лексикографія, грамматика, діалектика, варіанты чтенія — все въ немъ затронуто; но вибств съ твиъ онъ очейь неточенъ и ни одной области, которой онъ насается, онъ не исчерпываеть вполив достаточно. (Изъ Замахшарія онъ береть такъ много, что Хаджи-Хальфа считаеть его комментарій просто за обработку или за эксцерптъ изъ труда Замахшарія). Лучшее. научное изданіе Бейдавійскаго комментарія даль Флейшерь (Лпц. 1846— 1848); въ нему указатель В. Фелля-Лейпц. 1878. Изъ восточныхъ изданій отмітимъ буданское 1282—1283 г. и напрское 1303 г.; обыкновенно онъ издается съ разъясненіями другихъ богослововъ. Франц. переводъ комментарія на II суру—Сильв. де-Саси въ его «Anthologie Grammaticale arabe» Пар. 1827; англійскій пер. комм. на III суру—D. S. Margoliouth: Chrestomathia Baidawiana, the commentary of el-Baidawi on sura III, transl. and explain., Лонд. 1894.
- 4) Джелалединь Соютый (1445—1505). По коранской экзегетикь онъ нацисаль много сочиненій, изъ которыхъ важньйшія Тафсаръ и Иткань. Первое называется «Тафсар-аль-Джялалейн» «Комментарій обонхъ Джелалей», потому что начато было Джеляледдиномъ Махалліемъ (1389—1459) и закончено его ученикомъ Дж. Соютыемъ въ 1465 г.; печ. изд. Бомбей 1869, Лакно 1869, Кальк. 1257, Булакъ 1280, Каиръ 1305, 1308, 1313, Дехли 1884 (на поляхъ Каирскаго изданія издано и другое сочиненіе Соютыя—النزول второе сочиненіе: «аль-Итфан фа олюм аль-Qop'ан» «Точное изслёдованіе коранскихъ наукъ» не есть комментарій въ прямомъ смыслё, но вообще энциклопедія свёдёній по Корану. Этотъ всесторонній «Итканъ» изданъ стараніями Шпрепгера

Въ Калькуттъ (1852 — 1854) подъ заглавіемъ: Soyūty's Itqān, or the Exegetic sciences of the Qorān, ed. by Mowlawies Basheer-ood-deen and Noor-ool-Haqq, with an analysis by Dr. A. Sprenger (въ серім Bibliotheca Indica). Камрское изданіс — 1278 — 1279, 1306. Ученый - энциклопедистъ Соютый, чрезвычайно умный филологъ, оказывается одникъ изъ толковъйшихъ изъяснителей Корана, хотя, конечно, и онъ, какъ богословъ, не могъ избъжать извъстнаго вліянія общепринятыхъ воззрёній.

Вромъ комментаріевъ этихъ чотырехъ ученыхъ есть и другіе, но здъсь нътъ возможности перечислять ихъ всь 1). Назову какъ очень полезные: а) الكشف و البيان историка и филолога Ахмада Та'лябія Нишабурнаго († 1036); по мнѣнію Шпренгера (Das L. d. м., III, стр. СХІХ) это—вообще наилучшій изъ вскхъ извѣстныхъ комментаріевъ на Коранъ, (не изд., но рукописей много); б) معالم التنزيل Хосейна Багавія († 1122); онъ основанъ на Та'лябія, но дѣлаетъ большія уклоновія въ пользу установившихся богословскихъ взглядовъ (литографиров. въ Бомбет 1269); в) النفسير الكبير или مفاتيح الغيب энциклопедиста Фахреддина Разія (= Рейскаго, 1149—1209; напеч въ Булакъ 1289, Коиръ 1307—1309, Конст. 1307). Изъ болье позднихъ комментаторовъ стоитъ упомянуть развъ Хаквы-Эфендія (Конст. 1306, 4 тт., 3400 страницъ).

Многое можно поставить въ укоръ коранскимъ истолкователямъ въ смыслѣ научности, тѣмъ не менѣе европейская наука должна быть имъ благодарна: безъ ихъ помощи многое въ Коранѣ осталось бы навѣкъ для насъ непонятнымъ. Но съ другой стороны, не надо забывать, что очень часто истинный смыслъ Корана бываеть яснѣе непредубѣжденному глазу европейскаго арабиста, чѣмъ самимъ мусульманамъ, которые стѣснены предразсудками, усвоенными съ дѣтства. Что касается толкованій шілтски хъ, то, хоть они на образъ мыслей шінтовъ имѣли огромное вліяніе, въ нихъ совсѣмъ нѣтъ научности, и они полны нелѣпостей и лжи. Такъ,

<sup>)</sup> Перечни именъ комментаторовъ и звідавія ихъ трудовъ могуть составить очень толстую книгу. Одинъ изъ дучнихъ обзоровъ въ этой области — вышеназваннаго энциклопедиста Соютыя: الفسرين ("Разряды изъяснителей"), изданный въ Лейденъ 1839 г. съ дат. переводомъ: Sojuthii liber de interpretibus Korani, edidit A. Meursinge. Въ библіографіи Хаджи-Хальфы см. отдъдъ علم التفسير аконстантинопольскому изд. І, 297—317.



общепринятый у шінтовъ (см. напр. техранское изд. 1245 г. химры) Алійибнъ-Ибрахимъ Тусскій (XI в.) относить нь числу «монафыковъ» (лицемѣровъ)—Абу-Бекра и Омара; по поводу словъ Бога о Коранѣ (II, 1): «въ этой книгѣ руководство для васъ» сдѣлано замѣчаніе, что подъ «этой книгой» надо разумѣть Алія, и т. п.

Основательнаго европейскаго комментарія, который быль бы составлень систематически и европейски научно и резюмироваль бы результаты ученыхь изследованій, до сихь поръ неть. Но европейскими пособіями въ деле истолкованія Корана (конечно, сверхъ переводовъ и общемзвестныхъ вышеназванцыхъ сочиненій по исторіи Корана — Вейля, Шпренгера, Мьюра, Нельдеке) могуть служить:

Jules de Beaume: Le Koran analysé d'après la traduction de M. Kazimirsky (Пар. 1878). Здъсь Коранъ распредъленъ по содержанію: по поводу каждаго вопроса, богословскаго-ли, юридическаго-ли и т. п. — приводятся всъ мъста изъ Корана, какія касаются этого вопроса.

## Конкорданціи.

Конкорданцін—алфавитный словарь всёхъ словъ и формъ, встрёчающихся въ св. книгѣ; съ отмъткой, гдѣ именно встрѣчается данное слово въ данной формѣ.—Самыя удобныя составлены Густ. Флюгелемъ: Concordantiae Corani arabicae, ad literarum ordinem et verborum radicem (Лиц. 1842, новое изданіе 1898). Гораздо затруднительнѣе пользоваться нечетникъ изданіемъ Каземъ-Бека: Concordance complète du Coran (СПб. 1859). См. еще Noodjoom-ool Foorkan; an arabic index to the Koran (Калькутта 1811).

## Спеціальные словари:

- J. Penrice: A dictionary of the Koran (Лонд. 1873).
- Fr. Dieterici: Arabisch-deutsches Wörterbuch zum Koran und «Thier und Mensch» (Лейпц. 1881).
- C. A. Nallino: Небольшой арабско-латинскій глоссарій въ его Chrestomathia Corani arabica (Лиц. 1893), снабженный филологическими разъясненіями.

E. Kurz: Specialwörterbuch zum Qoran. Probeheft, enthaltend die Buchstaben E Z, als Manuscript gedruckt. Бернъ, 1898, стр. II + 20.

[Готтвальдтъ]: Опыть арабско-русского словаря на Коранъ, семь моздлакать и стихотворенія Имрудькейса (Казань 1863). Оттискъ изъ Ученыхъ Записокъ Император. Казанскаго Университ. за 1861 г. 507 стр.

Вл. Гиргасъ: Словарь въ арабской хрестоматів в Корану (Казань 1881, 915 стр.). Готовится новое изданіе.

Кромъ того см. вышеуказанные (на стр. 127, сноска 3-я) труды Френкеля, Дворжака и Сh. Torrey: The commercial theological terms in the Coran (Лейд. 1892). X. Хирифельдъ (H. Hirschfeld, авторъ Jüdische Elemente im Koran, Берл. 1878) далъ также Beiträge zur Erklärung dest Когаns (Лиц. 1886).— А. Крымский.

#### XI.

## Рукописи и ивданія арабскаю тексти Корана и переводы на друче явыки.

## А. Е. Крымскаго.

Въ силу благоговъйнаго отношенія мусульманъ въ рукописямъ Кора на вполнъ естественно, что до нашихъ временъ сохранились чрезвычайно старинные списки или отрывки священной книги: есть такіе, которые съ полной достовърностью можно отнести къ I—II в. хижры. У Нёльдеке въ Geschichte des Qorâns разсмотръны пять древнъйшихъ извъстныхъ ему списковъ: мединскій (это самый древній), дамасскій, басрійскій, куфійскій и меккскій. То въ томъ, то въ другомъ мъсть мусульманскаго міра показывали (въ Египтъ, Марокко, Тиверіадъ и пр.) да и теперь показывають экземпляры, представляющіе собою, будто бы Османовъ оригиналъ. Такъ, одинъ такой старинный экземпляръ съ подписью: «писанъ Османомъ, сыномъ Аффана» находится теперь въ Лондонъ въ библіотекъ «India Office». Въ Петербургской Императорской Публичной библіотекъ съ 1869 года находится захваченный фонъ-Кауфманомъ въ Туркестанъ, въ самаркандской мечети Ходжи - Ахрара, списокъ Корана съ пятнами, которыя русскими мусульманами считаются за пятна крови Османа, потому что, по ихъ пре-

данію, именно эту рукопись прижималь къ груди халифъ, когда его убивали 1); мусульманскіе богомольцы являются въ библіотеку на поклоненіе этому экземпляру; по изследованію А. Шебунина 2), петербургская рукопись относится ко ІІ в. хижры. Она очень напоминаеть собою старейшій изъ канрскихъ списковъ, который помещенъ въ большомъ коранохранительномъ зале Хедивской Публичной Библіотеки 3) и тоже подробно изследовань А. Шебунинымъ 4); возможно, что это т. н. Коранъ Асмы, присланный въ Канръ Хамжажемъ ок. 76 г. Г. (=698) 5); во всякомъ случав онъ не позже 1-й половины ІІ в. гижры. Въ вышеназванной лондонской библіотект Іпдіа Обісе есть Коранъ, писанный, будто бы, рукою халифа 4лія. Все это—очевидныя подделки, хотя и очень старинныя.

Печатное вритическое европейское изданіе—Г. Флюгеля, подъ матинскимъ заглавіемъ: Coranus arabice. Вышло оно въ Лейпцигъ 1834 и затъмъ, пересмотрънное Редслобомъ, повторено было много разъ, напр. 1837, 1855, 1858, 1867; особенно удачно—парижское 1880; Лпц. 1881, 1883, 1893. Мусульманскихъ изданій печатныхъ и литографированныхъ нескончаемое множество, но въ смыслъ четкости и удобства пользованія всъ они значительно уступаютъ Флюгелевскимъ. Первая попытка европейцевъ (Паганини) издать Коранъ (въ Венеція, въ началъ XVI в.) была неудачна: папа велълъ сжечь изданіе, такъ что не осталось ни одного экземпляра, и даже годъ изданія неизвъстенъ въ точности 6). Только въ вонцъ XVII в., когда Коранъ сталь ужъ извъстень благодаря переводамъ, послъдовало

<sup>1)</sup> Но въдь и въ Каиръ, по словамъ Макризія (上之, Булакъ 1270, т. II стр. 254 — 255), тоже былъ привезенъ экземпляръ съ предполагаемыми слъдами крови Османа и помъщенъ въ мечетъ 'Амра. Тоже, съ пятнами, въ Антартусъ, Кордовъ и пр.,— какъ упомянуто ужъ выше.

Записки Вост. Отдъл. Имп. Русск. Археол. Общ., т. VI (=1891), стр.
 133. Тамъ изданы и снижи съ этой рукописи.

э) Этотъ залъ сплошь занятъ древними рукописными коранами, собранными изъ различныхъ мечетей.

<sup>4)</sup> Зап. Вост. Отд., т. XIV (=1902), стр. 119-154 (со снимками).

<sup>5)</sup> Макризій: тамъ же.

<sup>6)</sup> Объ этомъ есть особыя латинскія диссертаціи Людвига (Альтдорфъ 1703), Іпроцляйна (тамъ же, 1704) и де-Росси: De Corano arabico Venetiis Paganini typis impresso sub sec. XVI (Парма, 1806). См. Zenker: Bibliotheca Orientalis, т. II (Лейнц. 1861), % 1090 сл.

два изданія арабскаго текста: А. Гинкельманна (Гамб. 1694) и Л. Мараччи (Пад. 1698, при датинскомъ переводъ и опровержения). Въ этомъ отношенів полную противоположность представляеть петербургское изданіе прошлаго въка, сдъланное на счеть Екатерины II, которая желала проявить свою всеобщую въротерпимость. Это — большой томъ въ 477 стр. (да още промъ того есть при немъ указатели); онъ сопровождается примъчаніями и филологическими поясненіями муллы Османа Исмаила, который, по порученію императрицы, завъдываль изданіемь; годь не поставлень, но извъстно, что это быль 1787. То же издание было безъ измънений повторено въ Петербургъ въ 1790, 1793, 1796, 1798 и въ Казани 1803 (5 маленькихъ томиковъ), 1809 и 1839. Другое казанское изданіе—2 тт. 1817, 4°, безъ примъчаній (перепечатано тамъ же 1821, 1843) и еще одно—6 томиковъ, in 12°, 1819. Въ настоящее время наиболье распространены въ Россіи, какъ дешевыя по цене, современныя казанскія изданія большого формата ін 4° въ одномъ томъ. Но гораздо изящиве и пожалуй, четче исполнены бахчисарайскія, вышедшія изъ типо-литографіи татарскорусской газеты «Терджуманъ» («Переводчивъ») И. Гаспринскаго; надо только выбирать большій формать (іп 8°, въ 1 руб.), а не болье обычный миніатюрный (въ 30 к.), который плохо читается невооруженнымъ глазомъ.

Переводы. У мусульманъ считается не очень правовърнымъ дъломъ переводить Коранъ съ арабскаго на другіе языки. Они, желая дать изданіе, которое было бы понятно и людямъ, не знающимъ арабскаго языка, прибъгають къ разнымъ ухищреніямъ. Въ Крыму у татаръ, напр., бываеть въ ходу арабскій текстъ съ турецкими комментаріями, которые въ сущности вполнъ замѣняютъ собою переводъ. Еще чаще мусульмане издаютъ (литографіей) арабскій текстъ, гдѣ подъ каждымъ мало - мальски непонятнымъ арабскимъ словомъ помѣщенъ мелкими буквами точный его переводъ на языкъ издателя; таковъ персидскій переводъ, изд. въ Техранъ 1259 г. Г.и др., Калькуттъ 1831 и т. п.; урдусскій, изд. въ Лакно 1296 (=1879), гиндійскій (Хугли 1829; 1832 и др.) и гиндустанійскій (Калькутта 1837, 2 тт.), китайскій (Пао мингъ ченгъ кингъ (Кант.) и пр.

Въ Европъ печатный (датинскій) переводъ Корана впервые быль изданъ Т. Библіандромъ въ Швейцаріи, въ Базелъ 1543 (повторенъ 1550); этотъ переводъ, или — скоръе — пересказъ, изготовленный еще четыре

въка назадъ въ обличительныхъ цъляхъ усердіемъ Петра, аббата влюнійскаго 1), быль теперь снабженъ предисловіями Лютера, Меданхтона и др. 2). Изданіе это подверглось папской проскрипціи, не столько впрочемъ, кажется, за переводъ Корана, сколько за протестантскія предисловія и замътки,

<sup>1)</sup> Петръ Достопочтенный, родившійся въ 1094 г., быль аббатомъ клюнійскаго аббатства въ 1122—1156 г. Хотя онъ, къ негодованію Бернарда Клервальскаго, даль у себя убъжище Абеляру, но всю свою жизнь посвятиль борьбъ съ ересями и сектами, особенно съ исламомъ. По его порученію нъсколько знатоковъ арабскаго языка въ Толедо изготовили латинскій переводъ Корана и еще двухъ сочиненій: "Житія Пророка" и "Пренія между мусульманиномъ и христіаниномъ". Ознакомившись, т. е., съ мусульманствомъ, Петръ составиль полемическое сочиненіе: "Сопtra sectam sive haeresin saracenorum", которое пользовалось въ теченіи среднихъ въковъ и въ началь новыхъ самымъ широкимъ распространеніемъ, и большая часть вздорныхъ и странныхъ европейскихъ представленій о Мохамиедъ и исламъ имъетъ своимъ источникомъ именно эту нельпую книгу Петра (изд. въ 189 томъ Патрологіи Миня).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Воть заглавіе этого перевода по экземпляру библіотеки Лазаревскаго Института Восточныхъ языковъ: Machumetis Saracenorum principis, ejusque successorum vitae, ac doctrina ipseque Alcoran, quo velut authentico legum divinanarum codice Agareni et Turcae aliique Christo adversantes populi reguntur; quae ante annos CCCC vir multis nominibus, divi quoque Bernardi testimonio, clarissimus D. Petrus abbas Cluniacensis per viros eruditos, ad fidei Christianae ac sanctae matris Ecclesiae propugnationem, ex arabica lingua in latinam transferri curavit (все это пом'вщено въ 1-мъ том'в). His adjunctae sunt Confutationes multorum, et quidem probatissimorum authorum, Arabum, Graecorum et Latinorum. una cum Philippi Melanchthonis praemonitione; quibus velut instructissima fidei catholicae propugnatorum acie, perversa dogmata et tota superstitio Machumetica profligantur. (Эти опроверженія—Николая Кузанскаго и др.—образують 2-й томъ). Adjunctae sunt etiam Turcarum qui non tam sectatores Machumeticae vaesaniae, quam vindices et propugnatores, nominisque christiani acerrimos hostes aliquot jam seculis praestiterunt, res gestae maxime memorabiles, a DCCC annis (подъ турками разумеются вообще мусульмане) ad nostra usque tempora. (Эта исторія мусульманъ, гораздо более объективная, чемъ Confutationes 2-го тома, составляеть собою 3-й томъ). Haec omnia in unum volumen redacta sunt opera et studio Theodori Bibliandri, ecclesiae Tigurinae ministri, qui collatis etiam exemplaribus latinis et arabicis Alcorani textum emendavit et marginibus apposuit Annotationes, quibus doctrinae Machumeticae absurditas, contradictiones, origines errorum, divinaeque scripturae depravationes atque alia id genus indicantur. Quae quidem in lucem edidit ad gloriam Domini Jesu Christi et multiplicem Ecclesiae utilitatem adversus Satanam principem tenebrarum ejusque nuncium Antichristum 1543). Мъсто изданія не отмъчено. Т. І: стр. 28 (съ разной нумераціей) + 230 (Коранъ) +9 (ненумер.); т. II: 8 (съ разн. нум.)+178; т. III: 163 стр. Предисловіе Лютера имъется при 1-из и 3-из томв.

направленныя противъ католицизма и папы. По крайней мъръ, просприщи не помвергся вскоръ же послъмовавній и тальянскій перевовь Анарев Арривабене: L'Alcorano di Macometto (Венец. 1547) 1), а въ 1698 г. въ Пакуъ. съ благословенія папы, быль напечатань дат. переводь Мараччи (сь текстомъ и опровержениемъ), озаглавленный: Refutatio Alcorani, in qua ad Mahametanicae superstitionis radicem securis apponitur et Mahametus ipse gladio suo jugulator 2). Съ него сдълана нъмецкая передълка Д. Нерретера: Neu eröffnete Mohammetanische Moschea (Нюрнбергъ 1703), а переизданіе латинскаго перевода Мараччи (съ араб. текстомъ) сдвлалъ Хр. Рейнецціусъ въ Лиц. 1721 г. Послъ того на лат. яз. была сдълана еще масса другихъ переводовъ отдъльныхъ суръ; они перечислены у Zenker'а въ 1-ой части ero: «Bibl. orient». (Лиц. 1846). Упомянутый датинскій переводъ Мараччи отдичается толковостью, да сверхъ того вибеть при себв, въ каждомъ сколько-нибудь затруднительномъ случать, выдержит изъ арабскихъ комментаторовъ (Замахшарія, Бейдавія, Соютыя и др.), и эти выдержки тоже сопровождаются латинскимъ переводомъ. Трудъ Мараччи до сихъ поръ не потеряль своей цены.

Существуеть рукопись 1609 г. и с панскаго перевода, писаннаго арабскими буквами. Отрывокъ изъ нея издалъ Bresnier въ скоемъ Cours d'arabe, стр. 632—633 (Алжиръ 1855); рукопись продавалась въ 1891 г. у парижскаго издателя и антикварія Мезоннева (Maisonneuve), см. его каталогь № 4 арабскихъ книгъ и рукописей для продажи (1891 г. за № 4338).

Французскіе: а) Старъйшій, не чуждый обличительныхъ цълей, Андре дю Ріе: L'Alcoran de Mahomet, translaté d'arabe (черезъ турециое посредство) en françois par le Sieur du Ryer, Sieur de la garde Malezair (Пар. 1649). Онъ переиздавался много разъ позже: 1672 °), Гаага 1683,

<sup>3)</sup> Въ Москвъ второе парижское изданіе ("suivant la copie imprimée par le Sieur du Ryer") имъется у предсъдателя Нумизматическаго Общества Ө. И. Прове, третье—у меня.



<sup>1)</sup> Съ этого итальянскаго — нъмецкій переводъ Соломона Швейгера: Der Türken Alkoran, Religion und Aberglauben (Нюрнб. 1616; 1623). По-нъмецкому переводу. Б. А. Берентсма издалъ свой переводъ голландскій (Гамб. 1641).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У Ценкера (I, № 1361), какъ и у Вейля (тоже и въ русск. пер. Малова, стр. 217) и у др., дано другое заглавіе: Alcorani textus universus и т. д. Но я привелъ заглавіе по подлинному экземпляру 1-го изданія, которое имъется въ моей библіотекъ.

1685, Парижъ 1723, 1746, Женева 1751, Амстерд. 1770, 1775; въроятно, есть еще и другія его изданія. Съ перевода дю-Ріе производились переводы на другіе европейскіе языки: англійскій (Л. 1649, 1688), голландскій-Главеманера (Амст. 1658, 1696, Ротт. 1698, 7-е изд. Лейд. 1734), съ года. на нъмецкій — Ланге (Гамб.). Съ дю-Ріе имъются и русскіе переводы Постникова (1716) и Веревкина (1791). Но въ сущности дю-Ріе даяъ скорте переложеніе, чёмъ переводъ, и Мараччи вёрно замётиль: Non rare auctor caespitat vel hallucinatur; credo, quia Arabicae ipse linguae ignarus interpretes non ita peritos, vel fidos invenit 1).—6) Его поэтому вытъсниль переводъ Савари: Le Coran, traduit de l'arabe, accompagné de notes et précédé d'un . abrégé de la vie de Mahomet, tiré des écrivains orientaux les plus éstimés (сявдовательно, благопріятных для Мохаммеда) раг М. Savary, 2 тт., Пар. 1783, Амстер. 1786, Парижъ, an VII (=1798); его переиздаль, пересмотръвши, Гарсенъ де -Тасси (Пар. 1829, 1836). — в) Въ 1840 году новый, теперь нанболъе популярный, переводъ быль сдъланъ М. Казниірскимъ; онъ часто переиздается (1841, 1852 и т. д., 1898) 2) и переводится, въ свою очередь, на другіе языки (на русскій—Николаевымъ 1864 и т. д., 1901).

Нъмецкіе, какъ указано выше, сперва переводились съ итальянскаго Арривабене (Нюрнб. 1616, 1623), французскаго дю-Ріе черезъ голландскій (Гамб.), латинскаго Мараччи (Нюрн. 1703) и кромъ того — съ англійскаго, по Сэлю, Арнольдомъ (Лемго 1746); съ арабскаго подлинника — Фр. Мегерлинъ: Die türkische Bibel (Франкф. 1772); Fr.—Бъ Воузеп (Галле 1773, 1775 и, съ поправками С. Валя, 1828); Августи: Der kleine Koran (извлеченія, Вейсенф. 1798); Іос. фонъ-Гаммеръ (Наштег) — извлеченія (Въна 1810) и последнія 40 суръ (Въна 1811, 1816). До недавнихъ временъ извъстнейшимъ немецкимъ переводомъ былъ А. Уллымана (Ullmann, Крефельдъ 1840 и много разъ повже, 9-е изд. Лпц. 1897), — но онъ не во всемъ удовлетворителенъ. Переводы съ риемами: преврасный метрическій —

<sup>2)</sup> На изд. 1898 г. см. мою рецензію въ "Этнографическомъ Обозрвнін" 1898, кн. XL—XLI, стр. 354—355. Добавлю, что не понимаю, на какомъ основанія это изданіе 1898 г. титулуется "entièrement revue et corrigée"; просмотръвши его очень внимательно, я не нахожу въ немъ ни единой поправки сравнительно съ предыдущими изданіями.



<sup>&#</sup>x27;) Refutatio Alcorani, стр. 7 (предисловіе).

Фрид. Рюккерта (Франкф. 1888, избранныя суры) и прозаическій, М. Кламрота (Кіаштоін): Die Funfzig ältesten Suren (Гамб. 1890): тамъ суры расположены по времени ихъ составленія (которое, впрочемъ, опредъляется переводчикомъ некритически), и каждой сурѣ предпослано поротенькое введеніе, объясняющее, при какихъ обстоятельствахъ она была дана. Риемованный переводъ Кламрота много уступаетъ Рюккертовскому. Въ 1901 г. (безъ даты) въ серіи Рекламовскаго издательства классиковъ (№ 4206—4210) напечатанъ прозаическій переводъ М. Хеннинга (того же, кто перевель «1001 ночь»); въ общемъ это переводъ очень полезный и гораздо лучше Ульмановскаго; но, къ сожальню, чрезмърная буквальность и отсутствіе пояснительныхъ вставокъ сплошь да рядомъ затемняють собою смыслъ. Въ рукописи существуетъ переводъ извъстнаго «шейха оріенталистовъ»—Флейшера, но по непонятнымъ причинамъ переводъ его до сихъ поръ не нашелъ издателя.

Англійскіе: съ французскаго дю-Ріе (чтобы «to look into the turkish vanities»), Л.—1649 и 1688. Старъйшій съ подлинника переводъ Джорджа Селя (Sale, Лонд. 1734, 1764, 1801, 1824, 1836, 1896). Переводу Селя предпослано объяснительное введеніе о «лжепророкъ» Мохаммедъ и объ исламъ, а сзади приложены общирные комментаріи; для своего времени и переводъ, и введеніе, и комментаріи были очень хороши, хотя въ большинствъ случаевъ они не самостоятельны, а заимствованы у Мараччи 1; трудъ Селя переводился- на другіе языки, въ томъ числъ на русскій (Колмаковымъ 1792, 2 тт.), и имълъ немалое вліяніе на распространеніе въ обществъ тъхъ или другихъ воззръній на исламъ. Въ нынъшнемъ въкъ— переводъ Э. Лэна (Lane): Selections (Лонд. 1843; нов. изд., просмотрънное Стэнли Лэнъ-Пулемъ, 1879), Родвелля (Лонд. 1861, 1876, — въ хронологическомъ порядкъ суръ), Э. Памера (Раlmer, Оксфордъ 1880, 2 тт., въ серіи Sacred Books of the East). Англійскіе переводы лучше прочихъ.

<sup>&#</sup>x27;) Изд. 1896 г., обработанное пасторомъ Э. Уэрри (Wherry), снабжено множествомъ новыхъ дополненій и потому озаглавлено: A comprehensive commentary on the Quran, comprising Sale's translation and preliminary discourse, with additional notes and emendations together with a complete index, Лонд. 1896, 4 тт. (1-е изд. 1882—1886).



Голландские переводы (если не считать съ итальянскаго черезъ нёмецкій 1641, и съ французскаго 1658 и сл.)—S. Кеугег (Гарленъ 1860, 1879) и L. S. A. Tollens (Батавія 1859); къ Толленсу—Concordantie Мартенса (Бат., 1883).

Первымъ переводомъ Корана на русскій языкъ является рідчайшая книга: «Алкоранъ о Магометь или законъ турецкій, переведенный съ французскаго языка на россійскій (СПб. 1716)» 1). Переводъ этоть съ франц. перевода дю-Ріе быль сдълань по приказанію Петра Великаго, П. Постниковымъ. Другой русскій переводъ изъ дю-Ріе— М. Веревкина: «Книга Аль-Корань аравлянина Магомета, который въ шестомъ (sic) стольтів выдаль оную за ниспосланную къ нему съ небесъ, себя же последнимъ и величайшимъ изъ пророковъ Божінхъ, перев. съ аравскаго Андрея дю-Рюэра же да Гариъ Малезера, перев. съ франц. М. Веревинна» (СПб. 1790—1791, 2 тт.). Почти одновременно Алексвемъ Колмаковымъ былъ сдвланъ двухтомный переводъ съ англійскаго — Селя (СПб. 1792): «Алъ Коранъ Магомедовъ, переведенный съ арабскаго языка на англинскій, съ приобщеніемъ къ каждой главъ на всъ темныя мъста изъяснительныхъ и историческихъ примъчаній, выбранныхъ изъ самыхъ достовърнъйшихъ историковъ и арабскихъ толкователей аль Корана Георгіемъ Сейлемъ 2) и съ присовокупленіемъ обстоятельнаго в подробнаго описанія жизни лжепророка Магомеда, сочиненнаго славнымъ докторомъ Придо». Въ 1864 году (Москва) Николаевъ даль переводъ съ французскаго перевода К-а зимір скаго; переводъ Наколаева наиболъе популяренъ въ Россіи (еще изданія: 1876, 1880; новъйшее изд. Клюкина въ Москвъ 1901 г.). Съ арабскаго оригинала быль исполнень переводь А. Казембекомъ (1859), не имъвшій, къ сожальнію, распространенія и составляющій библіографическую рыдкость;

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пекарскій (т. II, стр. 370), называя переводчика Калмыковымъ, а его, англійскій оригиналь—переводомъ изъ дю-Ріе, ясно обнаруживаетъ; что онъ Колмавовскаго перевода и въ рукахъ не держалъ.



О немъ статейка Як. Березина - Ширяева въ "Библіогр. Запискахъ"
 1892, № 1. Обстоятельныя, но опибочныя свёдёнія — у П. Пекарскаго "Наука и литература въ Россіи при Петр'в Великомъ", СПб. 1862, т. П. стр. 370 и 582—584 т. 1 стр. 248.

мить его никогда не приходилось видъть 1). Другой переводъ съ арабскаго— Гордъя Саблукова (Казань 1879, 2-е изд. 1896). Саблуковъ старается быть мертвенно-буквальнымъ, такъ-что во многихъ мъстахъ и понять его нельзя, если не смотръть одновременно въ арабскій оригиналь 2); кромътого въ переводъ Саблукова есть изрядное количество несомитиныхъ опинбокъ. Мой русскій переводъ старъйшихъ суръ изданъ студентами покамъсть лишь литографически: «Лекціи по Корану», М. 1902 г.— А. Кр.

# Б) СОННА (ПРЕДАНІЕ).

Если главнымъ правиломъ въры и поведенія мусульманъ является Коранъ, то второе мъсто принадлежить преданію, или соннъ з). Одного Корана оказалось недостаточно, такъ какъ восточные народы отъ основателя религіи ждуть пе только разръшенія религіозныхъ вопросовъ з): они требують также, чтобы онъ установиль для нихъ и государственный строй, и право, и порядокъ обыденной жизни—до мельчайшихъ подробностей; они отъ него требують, чтобы онъ предписалъ, какъ имъ надо одъваться, какъ причесывать бороду, какъ ъсть и пить. Такъ - какъ въ Коранъ нътъ

<sup>4)</sup> Т.-е. догматическихъ и этическихъ.—A. Kp.



<sup>1)</sup> Узналъ я о его существованія только изъ примъчанія, внесеннаго редакціей Энциклопедическаго словаря Брокгауза и Ефрона (въроятно, С. А. Венгеровымъ) въ мою статью "Коранъ". Нигдъ больше я о немъ свъдъній не встръчалъ. Въ спискъ трудовъ Казембека, который составленъ проф. Н. Веселовскимъ ("Энц. Слов.," иолут. XXV, стр. 925), переводъ этотъ тоже не значится.

<sup>2)</sup> Такъ, переводчикъ "Эволюціи собственности" Летурно хотъль было цитировать Коранъ не по Казимірскому, но по Саблукову, однако не могъ ничего въ немъ понять и замътилъ (стр. 222): "Въ переводъ г. Саблукова мы находимъ мъста совершенно непонятныя, даже просто безсмысленныя".

<sup>3)</sup> Слово "сонне" (иначе "сунне", "сюнне") собственно означаетъ вообще "обычай", а у мусульманъ спеціальнъе—обычай, или usus, установившійся въ мусульманской общинъ по отношенію къ какому-либо религіозному или юридическому моменту. Но чаще всего терминъ "сонне" является у мусульманъ синонимомъ термина "хадис" (خدیث букв. "разсказъ"), т.-е. преданіе о Мохаммедъ, о его поступкахъ и изреченіяхъ. Подробнъе объ этомъ будетъ сказано ниже.—А. Кр.

отвъта на все это  $^{1}$ ), то мусульмане обратились въ преданію о словахъ и дъйствіяхъ самого Пророка  $^{2}$ ).—P.  $\mathcal{A}$ .

I.

### Исторія сонны.

#### А. Е. Крымскаго.

Еще до ислама каждое арабское племя хранело свою «сонну», т. е. свом нравы и обычаи, или свои традиціи, которыя были унаслівдованы даннымь племенемь оть его дёдовь и согласно которымь племя продолжало поступать. Мохаммедъ своимъ ученіемъ ввель въ арабскую жазнь много новшествъ; многіе обычан («сюнан»), которые раньше считались дозволительными и порядочными, были Мохаммедомъ объявлены за недозволительные, и потому после его смерти те арабы, которые искренно въ него увъровали и хотъли жить въ его духъ, не разъ по поводу какогонебудь соментельного житейского случая должны были задовать себъ «Вопросъ: «а позволяеть ин это исламская традиція, исламская сонна?» Являлась, такимъ образомъ, потребность навести справку, не извъстенъ ля кому-нибудь въ мусульманской общинъ «хадись», т. е. разсказъ, или преданіе о Мохаммедъ, которое указывало бы, какъ онъ самъ поступаль вли накъ совътовалъ поступать въ данномъ житейскомъ случав. Равнымъ образомъ, новый мусульманинъ, встръчая въ Коранъ какое-нибудь не совствъ для него понятное откровение Божие, долженъ быль интересоваться, не сохранился ли у кого-нибудь и на этоть счеть «хадись» ( = «разсказь»),

<sup>2)</sup> Правда, самъ Мохаммедъ считалъ себя обыкновеннымъ человъкомъ и признавалъ непогръшимость только за божественнымъ откровеніемъ (Кораномъ), но такъ какъ онъ имълъ частыя общенія съ духомъ Божіимъ, то для върующихъ естественно было заключить, что и всъ личныя дъйствія и мизнія Пророка заслуживаютъ подражанія, заслуживаютъ того, чтобы сдълаться "сонною", законнымъ обычаемъ. —А. Кр.



 $<sup>^{1}</sup>$ ) Коранъ въдь даже догматическую сторону религіи не вполнъ ясно формулируетъ (это мы увидимъ во второй части "Ист. мус."), а всъхъ мельчайшихъ запросовъ жизни, конечно, обнять не можетъ.—A. Kp.

выясняющій, какъ самъ Мохаммень толковаль это отвровеніе. Необходимость знакомиться съ такими хадисами, уясняющими «сонну» ( = «обычай») самого Пророка, почувствовалась благочестивыми людьми отчасти тотчасъ же послъ смерти Мохамиеда, но еще болъе — со временъ Османа и Алія, когда въ государствъ взяли верхъ люди прежнихъ языческихъ воззръній, а въ исламъ вознивли ръзкія секты (хариджиты, шінты, кадариты), и притомъ исламъ уже успълъ распространиться среди многихъ ново-покоренныхъ народовъ: въ Сиріи, Египтъ, Персіи и т. п. Кто же могь пать нужныя справки? Естествениве всего: родные, друзья вісподвижники Мохаимеда: الصحابة «сахабы». прододжавние жить преимущественно въ Менинъ, напр., "Анша съ ея домочадцами (какъ 'Орва, 'ибнъ-Мас'удъ и др.), большой пріятель покойнаго Пророка Абу-Хорейра أجو هريرة (ум. 677), Омаръ и особенно его сынъ 'Абдаллахъ ибнъ-'Омаръ, зать Мохаммеда 'Алій, секретарь Пророка Зейдъ и многіе другіе, а въ ихъ числъ пресловутый толкователь Корана, отъявленный лунть 1) ибнъ-'Аббасъ, двоюродный братъ покойнаго Пророка, нивыній въ годъ смерти Пророка всего льть 13 (яли даже 10) и тынь не менъе основавшій цълую школу хранителей преданій и коранскаго толкованія <sup>2</sup>). Повидимому, надо было бы ждать, что упорядоченіе и контроль такого важнаго дъла, какъ веденіе хадисовъ и выработка государственныхъ нормъ, возьмуть въ свое въдъніе оффиціальные преемники Моханмеда и оффиціальные главы ислама—халифы. Однако оказалось не такъ: сонна развилась вив участія правительства и при его антипатіи. Двло въ томъ, что еще при халифъ Османъ (644—656) ближайшіе сподвижники Пророка были оттъснены отъ правленія, и въ государствъ получили преобладавіе богатые и знатные корейшитскіе роды, которые еще такъ недавно боролись противъ Мохаммеда; хоть поневолъ они и подчинились ему, но не питали ни

<sup>&#</sup>x27;) Слова Шпренгера въ Journal of the Asiatic Society of Bengal XXV, 72.

2) Среди его учениковъ выдълялся, напримъръ, "Икрима († 106 г. Г.), важный источникъ преданій, обвиняемый однако во лжи (см. ибнъ-Котейба, изд. Вюст., стр. 224); другой интересный представитель школы ибнъ-'Аббаса — Абу-Салыхъ со своимъ ученикомъ аль - Кяльбіемъ († 146 г. Г.), носящимъ персидское прозвище од лучъ". Извъстно, что хадисы, исходящіе отъ разныхъ учениковъ ибнъ-Аббаса и снабженные ссылкою на его имя, часто противоръчать другъ другу.



малѣйшей симпатіи въ его ученію. Послѣ вратковременнаго царствованія Алія (656—661) эти приверженцы стараго языческаго духа и староарабскихъ порядковъ очутились, въ лицѣ омейядовъ, на халифскомъ престолѣ (661—750), и у нихъ не было ни интереса, ни малѣйшей охоты устраивать халифать въ духѣ чисто-мусульманскомъ, вникать— изъ своей дамасской дали— въ мединскія традиціи («сонну») испреннихъ «сахабовъ» Пророка и, тѣмъ болѣе, придавать этой «соннѣ» оффиціальную, законодательную силу.

Однако сахабы, совершенно оттъсненные правительствомъ, а иногда даже преследуемые, не соглашались мереться со своимъ приниженнымъ положеніемъ. Открыто бороться съ правительствомъ у нихъ не опазалось силь (въ военной борьбъ съ омейндами, какъ Медина, такъ и занятая правовърами Мекка, жестоко поплатились и потерпъли разорение), но они устроили нассивную оппозицію и, не обращая вниманія на фактическое состояніе дъль халифата, занялись въ своей отдаленной Мединъ (меньше — въ другихъ мъстахъ) выработкой теоретическаго идеала, по какому должно было бы устроиться правовърное мусульманское государство, еслибъ оно пожелало соблюдать традиція («сонну») самого Пророка. Выработка такого идеала доставляла правовърамъ утъщение среди безотрадной для нихъ дъйствительности: въдь была надежда, что, если ихъ мединская сонна найдетъ себъ много приверженцевъ въ халифатъ, то, пожалуй, будеть свергнута ненавистная династія нечестивыхь омейядовъ или, по крайней мірів, принуждена будеть дійствовать въ духів Пророка и его сонны. Не удивительно, что при такихъ условіяхъ набожные люди могли съ совершенно спокойной совъстью сами сочинять всевозможнъйшіе хадисы о словахъ и дъйствіяхъ Пророка: разъ хадись составлецъ, по ихъ митнію, вполит въ духт заповтдей Апостола Божія и полагаеть, хотя бы теоретическую, преграду господствующему нечестію, то что за бъда, если онъ вымышленъ? Во всъ времена и у всъхъ народовъ такимъ разсужденіемъ оправдывался т. н. «благочестивый обманъ» (pia fraus), и сахабы лишь нъсколько больше злоупотребили имъ. Что сахабы давали сообщенія не только истинныя, но и сознательно вымышленныя, это видно просто уже изъ чудесныхъ, физически невозможныхъ подробностей, сообщаемыхъ ими (напр., тъмъ же Абу-Хорейрою о чудесахъ, которыя якобы въ его присутствін совершня Мохаммедъ); да пром'є того у насъ есть на этоть счеть достаточныя историческія показанія 1).

Слушатели сахабовъ, или «табін» التابعون (у одного Абу-Хорейры шт. д., в арабы, в تابعو التابعين н т. д., в арабы, в дюди разныхъ національностей, полъ конецъ лаже преимущественно персы, продолжали хранить усвоенные хадисы. Инородцы, въ противоположность природнымъ арабамъ, и особенно персы, - живо испытывали потребность въ томъ, чтобы догиаты новоусвоенной ими религи представить себъ въ стройныхъ, систематическихъ формулахъ и поточиве опредвлить правтическія, житейскія предписанія Корана; для нихъ предписанія коранскія часто въдь являнсь сонвчивыми недомольками, потому - что возникли въ совершенно чуждой для нихъ, варварской или полуварварской арабской обстановив. Поэтому они, храня хадисы сахабовь, въ свою очередь изобрътали еще новые, съ виду тоже благочестивые, но далеко не всегда соотвътствовавшіе цълямь сахабовь: просто они вызывались потребностью, вногда сознательною, а чаще просто безсознательною — нъсколько прамирить грубоватую догматику Корана съ болъе тонкими и болъе философскими доктринами прежней религін новообращенныхъ, покоренныхъ народовъ в приноровать предписанія полукочеваго, первобытнаго ислама къ нормамъ вполнъ развитой, цивилизованной жизни; конечно, преданій этого втораго рода было, покамъсть, меньше, чъмъ преданій арабско-сахабскихъ, содержащихъ протестъ противъ нечестивыхъ омейядскихъ порядковъ. Хранились преданія профессіональными передатчиками (мохаддисами, или хоффазами), очень часто самозванными, никъмъ не призванными и всегда безвонтрольными, и сообщались устно; для авторитетности текстъ («мати» اسناد) каждаго преданія долженъ быль сопровождаться «ненадомъ» (سنن букв. «опорой»), т.-е. цёнью имень передатчиковь: «это я слышаль оть такого-то, а тоть оть такого-то и т. д., а последній — оть такого-то са-

י) Есть у Мюслима (изд. 1265, Кальк., I, 12) характерный хадись по поводу ріа fraus: لم مَو الصالحين في شي اكذب منهم في الحديث "Намъ не приходилось видъть, чтобы благочестивые люди лгали въ чемъ-нибудь больше, чъмъ въ составленіи преданій". Имамъ Шафіи (ум. 820) прямо призналъ, что обманъ, содъвствующій славъ и росту ислама, нравственно дозволителенъ,—см. у меня выше, стр. 132.



хаба» 1), и хадись безъ иснада считался неимъющимъ законной силы. Съ теченіемъ времени иснадъ дълался длиннъе и труднъе для устнаго запоминанія, такъ что въ концъ І в. хижры при изученія хадисовъ допускались записи; изъ такихъ записей разнаго содержанія, сгруппированныхъ возлъ имени одного какого-нибудь послъдняго передатчика (это т. н. «мюснады») или касающихся (одного какого-нибудь пункта, слагались цълыя тетради, чуждыя, однако, научной систематизація или критики 2).

При госполствъ династія Омейндовъ, вся эта богословско-коридическая работа носила, по необходимости, лишь любительскій, вовсе не правтическій характеръ. Только одинь разъ, за короткое царствованіе омейяда Омара II (717 — 720), который воснитался въ Мединъ въ духъ сонны, она получила оффиціальное покровительство; не побоявшись внести дезорганизацію въ систему омейядскаго правленія, Омаръ II, по вступленія своемъ на престоль, сталь заботиться, чтобы халифату быль возвращень его духовный характеръ и чтобы выработанная оппозиціоннымъ мединскимъ духовенствомъ сонна была проведена въ реальную жизнь. Въ виду огромной важности хадесовъ онъ, повидимому, задумалъ свести ихъ въ одинъ сводъ и какъ-нибудь упорядочить ихъ 3). Однако кратковременное царствованіе номвшало ему что-либо сдвлать, а его преемники, хоть и не выказывали уже къ сонив такой вражды, какъ первые представителя ихъ династін, тъмъ не менъе и заботь о ней не проявляли. Задача, намъченная Омаромъ II, была осуществлена лишь впослъдстви, при аббасядахъ, ниамами, -- отчасти арабами (какъ Маликъ), а больше персами, которые собственно и создали мусульманскую догматику и юриспруденцію.

в) Впрочемъ, Гольдціэръ (Muh. St. II, 210—211) думаєть, что сообщенія арабскихъ историковъ (II въка хижры) объ этомъ задуманномъ сводъ, пожалуй, не больше какъ выдумка, вызванная набожнымъ желаніемъ пристегнуть какънибудь имя благочестиваго халифа Омара II, къ такому важному дълу, какъ кодификація хадисовъ, хотя ова была совершена ужъ послъ него. Не нахожу основаній раздълять сомити Гольдціэра.



قال لى فلان عن فلان عن فلان ... عن [ابي هريرة] قال (١

<sup>2)</sup> Если не считать т. н. ард عرض (=,conoctabrenie", "сличеніе"). 'Ард заключался въ томъ, что для провърки тетрадей, списанныхъ слушателями съ тетрадей или "лекцій" преподавателя, одинъ изъ слушателей громко прочитывалъ передъ учителемъ свои записи.

Аббаседы, для обоснованія своихъ претязаній на халефать, должны были выставить то соображение, что они-родственники Пророка (Аббасьдядя Мохаммеда) и върные блюстители религіозныхъ его традицій, попранныхъ безбожными омейндами. Конечно, это могло бы остаться только громкой фразой, если бы аббасиды, возведенные на халифскій престоль стараніями хорасанскихъ персовъ, не дали преобладанія въ своемъ госуларствъ элементу персидскому, который испытываль непремънную душевную потребность жить интересами въры. Съ воцареніемъ аббасидовъ сонна, воторая до техт поръ во многихъ местахъ ханифата не только не была признаваема, но не всюду была даже извъстна, получила теперь оффицальное признаніе, какъ приравненное къ Корану важное руководящее начало для всвур моментовъ государственной, общественной и частной жисни. Послъ этого разработка ея должна была, разумъется, пойти не только живъе, но и глубже, обстоятельнъе, подробитье и всесторонитье. Если при омейядахъ сонна, хранимая преимущественно школою мединской, имъла главной своей тенденціею скоръе общее порицаніе гръховности омейядскаго строя, чъмъ опредъление мелкихъ деталей церковнаго и гражданскаго права, то теперь надо было подвергнуть точнъйшей разработить именно эти детали. Но бъда въ томъ, что Коранъ и собранные меданскою школою хадисные матеріалы оказывались для опредъленія повседневныхъ подробностей недостаточными; на слишкомъ многое въ нихъ не было отвъта; что-жъ при такихъ условіяхъ оставалось аббасидскимъ богословамъ дёлать? Одни мусульманскіе богословы и законовёды находили, что можно довольствоваться Кораномъ и имъющимся хадиснымъ матеріаломъ, а все прочеевыяснять на основаніи логики, соображенія (رأى): вѣдь, разъ извѣстны многія определенныя требованія Корана и хадисовь, то и все остальныя нормы можно изъ нихъ вывести путемъ аналогія (قياس); такъ разсуждаль жившіе «راهل الراى пли اصحاب القياس» жившіе въ столицъ Багдадъ и вообще въ Месопотаміи и сосъднихъ мъстахъ; при этомъ кое-какіе методологическіе принципы, пріемы и отдъльныя положенія они заимствовали изъ права византійскаго 1). Въ противовъсъ «людямъ

<sup>1)</sup> господствовавшаго среди сирскихъ христіанъ. Объ этомъ вопросъ есть отдъльная работа Гольдціэра, которая однако написана на малодоступномъ языкъ венгерскомъ (Буд. 1884) и которую онъ упоминаетъ въ своихъ Muhamm. Studien,



аналогіи» другіє богословы-ваконовіды (прениущественно изъ істарой, мединской школы) находили, что логическое заключение и аналогія есть принципъ довольно опасный; конечно, пока выводы по аналогіи будуть строиться такими правовърными людьми, какъ Абу-Ханифа, эти выводы будуть соответствовать истинной сонив и смеють считаться закономерными, но въ общемъ самый-то принципъ аналогіи не удобенъ потому, что отпрываеть шировій просторь субъективизму изслідователя: изследователь несовсемь правоверень-онъ построить, на основани субъективной аналогін, выволы прямо еретическіе: поэтому лучше, чтобы всякое законоположение, не предусмотрънное Кораномъ, опиралось на точный хадисъ. Но въдь сказано, что для многихъ случаевъ нъть соотвътствуюшаго хадиса! какъ же туть быть? Благочестивый обманъ не чувствовалъ себя безпомощнымъ, и хранители преданій, чтобы затипуть ротъ «людямъ аналогін» въ ихъ полемикъ съ «людьми хадиса», безцеремонно фабриковали всевозможные новые хадисы, соотвътствовавше всестороннимь потребностямъ времени и восходившіе, по своимъ иснадамъ, якобы къ самому Мохаимеду. Кромъ того было выдвинуто соображение, что многие нужные, но до сихъ поръ еще неизвъстные обществу хадисы можно будеть разыскать, осли за ниме побздить по всякимъ закоулкамъ халифата; такое «халнсоискательство» (طَلَبٌ الحديث) признано было за богоугодное дъло и практиковалось (Бохаріемъ и т. д.) въ широкихъ размерахъ; разумеется, изъ разныхъ областей получались хадисы направленія совершенно разнаго, потому-что потребности и настроеніе разныхъ областей и, слідовательно, фабрикація хадисовъ не вездъ были одинаковы. Въ результать полемики «людей апалогіи» и «людей хадиса» оказалось, что за коротное время, черезъ какихъ-нибудь полтора-два стольтія отъ хижры, мусульманскій міръ успълъ наполниться необъятной массой преданій; они сплошь да рядомъ противоръчили духу самого Корана, противоръчили одно другому и въ то же время претендовали на законодательность въ области существеннъйшихъ пунктовъ мусульманскаго въроученія, въ области самыхъ

II, 75; тамъ же, на стр. 75, Гольдціоръ перечисляєть то, что написано по этому вопросу на языкахъ европейскихъ. Срв. митніе Броккельмана: Gesch. d. ar. Litt., I, 168.



важных в вридических отношеній и т. д. Все таки польза отъ собиранія этого хаотически-противорічнаго матеріала оказалась та, что въ конців концовъ изъ него удалось выработать сонну приблизительно однородную, пригодную для цівлаго мусульманскаго міра. Разсмотримъ главные каноническіе и притомъ уже систематическіе сборники 1).

- 1) «Торная тропа» (аль-Моватта النولة) М а́лика ибнъ Анаса (715—795), старавшагося быть очень строгимъ въ выборъ преданій, считается у мусульманъ первымъ, по времени, каноническимъ сборникомъ хадисовъ. Въ сущности «Торная тропа» не есть сборникъ преданій о Мохаммедъ: это—цълый согрия juris, далеко не избъжавшій даже пріемовъ «аналогіи» и личнаго «мнѣнія» (قرائة), источникъ такъ называемаго маликитскаго права; но въ ней почти при каждой главъ, сверхъ выписокъ изъ Корана и указаній на установившуюся мединскую практику, приводятся соотвътствующіе юридическіе хадисы, которые по своимъ иснадамъ восходять къ людямъ честнымъ, заслуживающимъ довърія. Провърять подлинность самихъ-то иснадовъ Маликъ не имълъ въ виду въ
- 2) Второй по времени (мы бы сказали первый), и притомъ знаменитьй пій каноническій сборникъ хадисовъ составленъ имамомъ Абу-Абдаллахомъ аль-Бохаріемъ (810 870), т. е. Бухарскимъ персомъ, около 840 г. и называется «Сахыхъ» (=«Истинный»). Это ужъ сборникъ исключительною преданій юридическихъ, обрядовыхъ, историческихъ, этическихъ, однако систематизированы они, по своимъ главамъ, въ томъ же порядкъ («очищеніе», «молитва», «постъ» и т. д.), какъ и сочиненія юридическія; передъ каждой рубрикой есть «таржяме» 

   «заглавное введеніе», «резюмирующее изложеніе», кратко выясняющее, какую практику можно извлечь изъ ниже предлагаемаго хадиснаго матеріяла или, если хадисы не совсъмъ согласны, какую практику желательно было бы пред-

<sup>2)</sup> О Маликъ и о "Торной тропъ" см. "Ист. мус.", II, 37; сдъланная тамъ ссылка относится къ печатающимся "Источникамъ для исторіи Мохаммеда", стр. 103 и 131. Гольдніэръ: Миh. St., II, 213—226.



<sup>1)</sup> Это т. н. "мосанвафы" الصنفات Различные же "мюснады" (см. стр. 149) я оставляю въ сторонъ. Замъчу только, что старъйшіе дошедшіе до насъ мюснадные сборники выходять къ ІХ (=:111) в.; среди нихъ—мюснадъ имама ибнъ-Ханбаля (ум. 855).

ночесть. Зависимость Бохарія отъ системы фынха доходить до того, что иногда у него цопадаются тольно «таражим» т. е. одни заглавныя введенія, безъ соотвітствующих хадисовь, потому что ему не удалось собрать хадисовь для данной рубрики і); отсюда ясно также, что первоначальный остовь «Сахыха» составляли одни المرابع «заглавныя введенія», въ рамки которыхь затімь уже, по извістному плану и, слідовательно, не безъ тенденців, втискивались хадисы. Пожалуй, на первый взглядь читателю «Сахыха» можеть показаться, что въ противоположность «людямъ инівнія» (Абу-Ханйфі и пр.) Бохарій хочеть объективно предложить сырые хадисные матеріалы, изъ которыхь юристы ужь сами пусть увидять, что говориль Пророкь по поводу того или другого пункта; однако возможность присутствія голыхь «таражимь», не оправдываемыхь хадисами, показываеть, что «Сахых» составлялся не такь ужь объективно г).

Число преданій, собранных во время его многольтних странствованій по мусульнанской Азін, достигало 600,000, но онъ внесъ въ свой «Сахых» только 7275, признанных мит за подлинныя. О недостаточности примитивнаго критерія подлинности у Бохарія (такого же критерія, какъ и у Малика) будеть сказано ниже; современная европейская наука видить въ громадномъ большинствъ преданій «Сахыха» чистьйшую поддълку з).

3) Ученикъ аль-Бохарія Мюслимъ Нишабурскій (817 — 875) изъ 300,000 собранныхъ имъ вновь хадисовъ признаять за подлинные 12,000

<sup>&#</sup>x27;) срв. Тафсір № 262.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Касталланій, поэтому, правильно зам'єтиль, что фыкхъ Бохарія заключается въ его "заглавныхъ введеніяхъ": وفقه البخاري في نراجمه, Гольдціэръ: Muhamm. Stud. II. 234—235.

<sup>3)</sup> Въ Европъ "Сахыхъ" издалъ Крель (L. Krehl), Лейд. 1862—1868: Le recueil der traditions musulmanes, 3 тт. (преданія для удобства перенумерованы, что не дълается въ восточныхъ изданіяхъ); восточ. изд.—Булакъ 1280, 1282, 1284, 1289, Камръ 1279, 1305, 1307, 1312, 1314 (вокализов., 9 чч.), Дехли 1270, 1889, Бомбей 1269 и т. д.; печатные комментаріи—"Фатх аль-Барі" ибнъ-Хаджара († 1449), Булакъ 1300—1301, "Омдет аль-qарі" 'Айнія, Канръ 1308, Констант. 1309—1310, "Иршад ас-сарі" Касталланія († 1517), Лакно 1876, Булакъ 1304—1305, Канръ 1307, Дехли 1891; о неизданныхъ рукописныхъ комм. см. у Броккельманна: Gesch. d. аг. Litt. I, 158—160; статья Креля: Ueber den Sahih des Buchari (обзоръ содержавія)—въ ZDMG., IV—1850, стр. 1—32; Гольдціэръ: Muhammedanische Studien, т. II, 234—245; Р. Вассе (R. Basset)— въ Giornale della Società Asiatica Italiana, X—1897, стр. 76—91.

и составить изъ нихъ сборникъ, тоже подь заглавіемъ «Сахах». У Мюслима, въ сущности, данъ такой же матеріаль, какъ и у Бохарія, но извлечень онъ изъ другихъ иснадныхъ источниковъ; а главное отличіе: въ распредъленіи матеріала видна болье значительная теоретическая самостоятельность, чьмъ у Бохарія, — меньшая зависимость отъ системы фыкха (пориспруденція); такъ, у Мюслима ивтъ «таражим», которыя могли бы внушить заранье читателю то или другое направленіе въ духъ правовърнаго фыкха, да и самое редактированіе хадисовъ идеть не во всемъ параллельно системъ фыкха: иногда тъ преданія, или варіанты, которыя у Бохарія разсованы по разнымъ главамъ, сведены у Мюслима въ одну главу, чьмъ нарушается параллельность системъ фыкха. Большая теоретическая самостоятельность ивлой Мюслимовой работы видна и изъ введенія, гдъ обстоятельно изложены воззрънія Мюслима на занятія преданіями, какъ на особую науку 1).

Сборники Бохарія и Мюслима извъстны подъ общить именемъ «ас-Сахыхани» الصحيحان, т.-е. «Оба Сахыха», и пользуются высшей, неоспоримой наноничностью во всемъ правовърномъ мусульманскомъ міръ (впрочемъ, можно отмътить, что Азія предпочитаетъ Бохарія, а съверная Африка—Мюслима).

Менње авторитетны, но тоже каноничны и тоже имъли большое вліяніе на внутреннее развитіе ислама еще четыре сборника преданій, авторы которыхъ (опять таки персіяне) тоже много ъздили, подобно Бохарію и Мюслиму, пока собрали свой матеріалъ, но составили свои сборники гораздо даже некритичнье:

4) «Сонны», въ смыслъ «спеціально-юридическія преданія»—А б у-Да ў да Сиджистанскаго (817—888), гдъ за подлинную принимается всякая сонна, если она не отвергнута всъми авторитетами единогласно; эти «Сонны» составляли обоммъ «Сахыхамъ» порядочную конкурренцію до IV в. хижры, а затъмъ отступили на задній планъ. Избранное для нихъ заглавіе «Сонны»), а не какое-нибудь другое (наприм., не «хадисы») должно подчеркивать, что авторъ, Абу-Даўдъ, имъль въ виду предложить въ своемъ

<sup>1)</sup> Изданъ "Сахыхъ" Мюслима въ Калькуттъ 1265, въ двухъ томахъ; печат. комм. "Минхадж" Нававія († 1278)—Каиръ, 5 тт., 1283 и Дехли 1302; о рукопис. комм. см. Брокк. I, 160—161; Гольдціэръ: Muh. Stud., II, 245—246.

«сборнивъ далеко не всевозможные хадисы (историческіе, поучительные, догматическіе и пр., которыми богаты Бохарій и Мюслимъ), но лишь исключительно тъ, которые касаются того или другого обрядового и юридическаго обычая («сонны» въ тъсномъ, основномъ смыслъ) 1).

- 5) «аль Джами 'аль Кябір» أحبام الحبام ( Большой Сборнякъ) Мохамиеда Абу Исы Ти́риязія († 892), ученяка Бохарія; Ти́рмизій зключаеть въ свой «Джами» всякое преданіе, которымъ пользовался для аргументаціи и для оправданія своихъ рішеній какой-лябо авторитетный законовідь, но при этомъ Тирмизій отмічаеть, къ какому толку принадлежаль этоть законовідь, а также, что говорять по данному пункту несогласные законовіды другихъ толковъ; такимъ образомъ «Джами» Ти́рмизія—важній источникъ для изученія различій между толками 2).
- 6) «Сонны»—Абу-Абдеррахмана Несай (830—914), ученика Абу-Дауда,—онъ полны тончайшихъ мелочей и подробностей, юридическихъ и обрядовыхъ, но особенно обрядовыхъ; напримъръ, по поводу каждаго незначительнаго молитвеннаго слова, жеста и положенія приводится рядъ изреченій, вложенныхъ въ уста Пророка. О характеръ чисто-юридической части книги Несаія можно судить по тому, что, напр., въ главъ о догово-рахъ у него сообщаются установленные Пророкомъ образчини векселей, документовъ для выхода изъ какого-нибудь коммерческаго и т. п. предпріятія ументовъ для выхода изъ какого-нибудь коммерческаго и т. п. предпріятія для рабовъ и т. д. По примъру своего учителя Абу-Дауда Сиджистанскаго, Несаій не любить отвергать подлинность какого-нибудь юридическаго хадиса: «Я не отвергаю ни одного предація», говорить онъ, «разъ не всъ притики его отвергаютъ. Напримъръ, если Яхъя аль-Каттанъ считаеть его медостовърнымъ, а ибнъ-Махдій—достовърнымъ, то я считаю достовърнымъ,

<sup>1)</sup> Изд. "Соннъ" Абу-Дауда — Каиръ 1280; Лакно (Лукноу) 1888; Дехли, съ глоссами, 1890. Гольдціэръ: Muh. Stud. II, 250—251, 255—256. О прочихъ сочиненіяхъ Абу-Лауда и о комментаріяхъ на его "Сонны" см. Брокк. I, 161.

<sup>3)</sup> Изд. въ Дехли 1844 — 1849, Булакъ 1292. Срв. Гольдшэръ въ ZDMG., т. XXX VIII—1884, стр. 671 и сл.; Мин. Stud., II, 250,—254; Брокк. I, 161—162, 518, II, 693 (прочія соч. Тирмизія я коми.). Одно изъ его сочиненій называется "Арбайн"—"40 преданій"; 40 есть наименьшее количество преданій, которое обязанъ знать всякій мусульманинъ, и оттого впоследствіи накопилось делая куча сочиненій подъ такимъ заглавіемъ.

потону-что въдь извъстно, какимъ строгимъ богословомъ былъ новъ-Махдій» 1).

7) «Сонны» Мохаммеда Казвинскаго, по прозвищу и бить — Мадже (824 — 886), — крайне некритическія, принятыя безть всякаго разбора; и это видно было даже втрующимъ мусульманамъ; онт были признаны за каноническія только въ VI в. хижры, да и то не встим 2).

**Вром'** этехъ семи (наи шести) каноническихъ кингъ одновременно слагались и отчасти дошли до насъ нъкоторые другіе сборники предадій. но емъ не удалось сдълаться общеавторитетныме 3). А эти семь породили обшириващую научную литературу, продолжающую развиваться даже теперь; заключается она или въ богословскомъ и филологическомъ толкованін собраннаго матеріала, или въ попыткахъ слить въ одинъ сводь весь нивющійся матеріаль я обработать по одной системв. Между прочимь Абуль-Хасанъ Разинъ аль-Абдарій (+ 1139), безъ помиентаріевъ, свельпо главанъ — шесть сборниковъ въ одинъ; его работой воспользовался ниамъ Маджд-ед-динъ Мобаракъ и б нъ-а ль-А с и ръ (1149—1209), братъ навъстнаго историва; опъ расположиль хадисный матеріаль въ болье удобномъ порядкъ: юридическія преданія, касающіяся одного какого-нибудь опредъленнаго предмета, не только сведены въ особыя главы, но снабжены филологическими разъясненіями, да пром' того эти главы расположены из алфавитномъ порядив; сборнику предпослано введеніе, а приложенъ еще сборникъ біографическихъ преданій о Пророкъ и его современникахъ; трудъ Мадид-ед-дина ибнъ-аль-Асира называется - Энциклопедисть Соютый (+1505), co- الاصول لاحاديث الرسول العاديث الرسول



<sup>1)</sup> См. введеніе Баджма'вія къ его извлеченію изъ комм. на Несаія, Камръ 1299, стр. 3; Гольдціэръ: Muh. Stud. II, 250, 252—253; ZDMG., т. L (=1896), стр. 112; Брокк. I, 162—163; II, 693. Изд. Несай — Дехли 1850, Лакно 1869, Камръ 1312 съ комм. Соютыя (2 тт.) и Каунпоръ 1882; изъ этого комментарія извлеченіе Баджма'вія, Камръ 1299.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Гольдціэръ: Muh. Stud. II, 262—263; Брокк. I, 163, 518; II, 693. Издибнъ-Мадже—Дехли 1282, съ комм. Соютыя; тамъ же, съ комм. Фахръ-аль-Хасана— 1889. Извлеченія Баджма'вія—Канръ 1299.

<sup>3)</sup> Важитайтій — сборникъ Абдаллаха Даримія Самаркандскаго (Muh. Stud. 258—259; Брокк. І, 163—164, литогр. въ Каунпорт 1293). Даримій ум. въ 869 г., онъ былъ учителемъ Мюслима, Абу-Дауда и Тирмизія.

<sup>4)</sup> **Брокк.** I, 357—358.

ставиль «Сборь Сборниковь», جمع الجوامع, вначе «Великій Сборникь» الحبير, нуда безь притики вошель весь матеріаль и изъ шести канониче скихъ книгь, и изъ десяти «мюснадовъ» (собраній, связанныхъ именемъ одного накого-нибудь передатчика, каковъ, напр., «Мюснадъ» ибнъ Хапбали), и разныя богословскія толкованія. Хотя «Великій Сборникъ» Соютыя не канониченъ, онъ въ свою очередь вызваль новыя обработки 1).

Надо замётить, что всё эти сонны признаются только правовёрными мусульманамя, т. н. суннитами. У шінтовъ есть свои собственные хадисы, более поздняго происхожденія и съ совершенно яркими подлогами в); въ составъ шінтскихъ сборниковъ входять хадисы не только о Мохамиедь, но и объ Аліи и его потомкахъ-имамахъ, действія и изреченія воторыхъ считаются у шінтовъ законодательными. Популярный сборникъ шінтскихъ преданій «Хеят-эль-Колюб» — (= Жизнь сердецъ) изданъ въ 3 тт. въ Техранъ, 1260—1267 г., и др.

Исторія сонны обстоятельно, всесторонне и критически разсмотрівна Гольдція ром в (Goldziher) въ его Muhammedanische Studien, т. II, стр. 1—420 (Галле 1890); на русском взыкі существуєть прекрасное изложеніе этого изслідованія, данное бар. В. Р. Розеном въ VIII томі (=1894) «Записом» Восточнаго отділенія Императорскаго Русскаго Археологическаго Общества», стр. 183—193. Другія работы:

Шпренгеръ: a) Ueber das Traditionswesen bei den Arabern, ZDMG, т. X (=1856), стр. 1—17;—6) Notes on Alfred von Kremer's edition of Waqidy's Campaigns, въ Journ. of the As. Soc. of Bengal, т. XXV (1856), стр. 53—74, 199—220;—в) On the origin of writing down historical records among the Musalmans, такъ же, стр. 303—329, 375—381;—г) глава Die Sunna въ Das Leben und die Lehre des Mohammad, т. III, Берл. 1869, стр. LXXVII—CIV.

В. Мьюръ: The life ot Mahomet and history of islam, Лонд. 1858, предисл. въ I тому, стр. XXVIII—СV.



<sup>1)</sup> См. перечень у Брокк. II, стр. 147—148, № 56. Самъ "Великій Сборникъ" еще не изданъ печатно; рукописи есть въ Берлинъ и Канръ. Изъ множества комментаріевъ печатно изданы: 1) "ас-Сіраж аль-монір" Азизія, Канръ 1271, 1278, 1305 (въ 3 тт., съ добавочными глоссами Хыфнія, ум. 1767, на краяхъ), лит. Канръ 1277;—2) Монавыя (ум. 1623),—Булакъ 1286.

<sup>2)</sup> Cm. Goldziher, Muh. Stud. II, 111-118.

Edw. Salesbury: Contributions from original sources to our knowledge of the science of muslim tradition въ Journ. of the American Orient. Soc. VII, 1862, стр. 60—142; срв. у Гольдцігра въ «Zâhiriten», стр. 22, прим. 1-е и т. д.

Альфр. ф. Кремеръ: Culturgeschichte des Orients unter den Chalifen, Въна 1875, т. I, въ главъ IX-ой стр. 474—483, 483—489, 489—504.

T. Хьювъ (Th. P. Hughes): A dictionary of islam, Лонд. 1885 (2-е взд. 1896), статья Tradition, стр. 639—646.

К. Броккельманнъ: Geschichte der arabischen Litteratur (Bell-маръ 1897—1902); т. І, стр. 156—168, 353—372, т. ІІ, 63—78, 146—152, 162—163, 175, 195—196, 245—246, 304—310, 384—387, 403, 411, 416, 430, 459—460, 485 в въ свъдъніяхъ о разныхъ полигисторахъ вънциклопедистахъ. Сообщенія пренмущественно быбліографическаго характера (перечень изданій, рукописей, коммент. и т. п.).

А. Крымскій: Сунна—въ Энциклоп. слов. Брокгауза и Ефрона, полутомъ 63-й (С.-Пб. 1901). Эта статья предлагается мною теперь здёсь, въ «Исторіи мусульманства», въ значительно улучшенномъ и дополненномъ видъ.

Источниками для изученія исторів сонны служать труды арабских историковь, юридическія сочиненія (въ томъ числё ханбалита ибнъ-Джаузія, XII в., врага и изобличителя хадисовь), самые сборники хадисовь (Тирмизій—важнёе другихь) и комментарів къ никь, а кромё того спеціальные біографическіе словари, какъ ибнъ-Халликина (ум. 1282), Нававія (ум. 1278), ибнъ-Нажжара (ум. 1245), «Табадат ад-фоффаз» Дахабів (ум. 1348) съ Соютыемъ (ум. 1505), и проч., да и болёе старые 1).— А. Крымскій.

<sup>1)</sup> Срв. мон "Источники для исторіи Мохаммеда", стр. 110 — 111 и свід. Брокк. I, 167, № 19.



II.

#### Насколько подлинно мусульманское преданіе?

Р. Довя <sup>1</sup>).

Можно допустить, что нъкоторыя ръшенія Мохаммеда были записаны даже при его жизни; но главнымъ образомъ они сохранялись путемъ устной передачи. Обычай записывать ихъ сдъдался всеобщимъ только въ началь II въка хижры, а вскоръ затъмъ стали собирать преданія въ особые сборники. Приходится пожальть, что этого не сдълали раньше. Какой-нибудь сборникъ, составленный во Гвремена омейядовъ, которые въ дълъ религіи отличались равнодушіемъ, оказался бы, въроятно, довольно мало поддільнымъ. Но бъда въ томъ, что первые сборники относятся къ эпохъ ужъ аббасидовъ, а тъ, просто даже для достиженія престола, пользовались подложными или вымышленными преданіями. Вёдь если въ тё времена втонибудь желаль защитить какую-либо религіозную или политическую систему, то ничего не было легче, какъ сослаться на преданіе собственной фабриваців. Крайніе предълы, которыхъ достигло это злоупотребленіе, извъстны намъ по сообщению самихъ же мусульманскихъ составителей сборниковъ. Такъ, Бохарій, объездившій много областей съ целью собрать преданія, заявляеть, что изъ 600,000 сообщеній, имъ слышанныхъ, всего 7275 оказалось подлинныхъ. Въ свой большой сборнить онъ внесъ один последнія; но то критическое правило, которому следоваль онъ и его подражатели для сужденія о подлинности или поддільности преданія, не удовлетворительно. Они обращали вниманіе на признакъ чисто вижшній. Всякое преданіе состоить відь изъ двухъ частей: сперва идеть «опора» или «ссылка», т.-е. перечисленіе именъ лицъ, отъ которыхъ преданіе проистекаеть, а ватымь слідуеть изложеніе самаго преданія. Мусульмане обращають вниманіе только на ссылку: разъ преданіе исхо-

<sup>1)</sup> Хотя эта статья Дози усигыа теперь кое въ чемъ ярко устарѣть, однако я ее сохраняю изъ уваженія къ авторитету великаго арабиста.—А. Kp.



дить отъ кого-пибудь изъ сподвежниковъ самого Пророка, и дленный рядь техь лиць, которые последовательно передали другь другу это преданіе, заслуживаеть довърія, то такое преданіе надо признать 1). Конечно, нивакъ нельзя отвергать подобнаго критерія; въдь и им въ наши времена также должны обращать самое полное вниманіе на имена и на характеръ тъхъ лицъ, которыя приводятся въ ссылкъ; такъ иы и дълаомъ, —и многія лица, которыя мусульманами были вилючены въ число вполнъ достойныхъ въры, признаны европейской критикой за ажеповъ; этимъ самымъ она создала себъ прочное основание для ръщения вопросовъ о достовърности мусульманскаго преданія; — все же этого одного критерія не достаточно: слъдуеть не ограничиваться вибшними признавами, а провърять внутренній сиысять, содержаніе преданія, разобрать, правдоподобно як оно, согласно ли оно съ другими достовърными сообщеніями 2) — однить словомъ, надо опредълять его внутреннюю очевидность. Мусульманскіе составители сборнаковъ такъ далеко не шли, да и не могли идтти, не переставая быть мусульманами, не переносясь изъ области въры въ область науки. Намъ приходится даже испытывать странное впечатабніе, когда мы видимъ, что англичанинь, самъ весь пропитанный догматической узностью, которая свойственна его народу, жейаль бы, чтобы старинные мусульмане, разбираясь въ хадисахъ, держались научныхъ, самостоятельныхъ пріемовъ 3). Наобороть, мы должны прямо признать, что исть никакой другой религіи, которая, едва дошедши до третьяго въка своего существованія, ужъ номвергала бы основы, на которыхъ она знадется, такому строгому изследованію, какое проявилось у мусульманъ; — это изследованіе можно назвать строгимъ, несмотря на неполную удовлетворительность его основнаго правила;-прибавниъ, что мусульманскіе богословы второго и третьяго въка хижры пользовались такою свободой изследованія, какая въ нашъ въвъ не предоставлена хотя бы тъмъ же англійскимъ богосдовамъ въ кхъ

<sup>1)</sup> Впервые выставиль этоть критерій Шо'ба (ум. 778), ему последоваль Маликь (ум. 795), и т. д.; прежде жъмдаже этого критерія не было. См. мон "Источники для исторіи Мохамиеда", стр. 130—131.—А. Кр.

 $<sup>^{2})</sup>$  т. е. совпадаетъ ли оно съ Кораномъ и съ проверенными показаніями исторія.—A. Ep.

<sup>3)</sup> Намекъ на Мыюра и на его предисловіе къ The life of Mahomet.— А. Кр.

богословской области, я что сверхъ того они трудились испренно и честно. совствить не старансь представить Моханиеда идеаломъ. Наоборотъ, оне памъ новазывають Мохаимеда такимъ, вакимъ онъ быль въ дъйствительности: со всеми его слабостями и недостатвами; они безь околичностей знакомять насъ съ тъмъ, что думали и говорили про Мохамиеда его противники; они не обходять молчаніемь даже техь горьких насмешень, въ поторыхь подчасъ содержится столько поразвтельныхъ истинъ; таковы, напремъръ, слова одного изъ жителей Танфа: «Разъ Аллахъ дъйствительно захотълъ послать Пророка, такъ неужели онь не могь найти кого-инбудь получше тебя?» Конечно, быть можеть, это только мое личное межніе; но я всегна удивляюсь не тому, что въ преданіи попадаются места поддельныя (понятно, что дело не могло обойтись безь этого), но тому, что въ мусульманскомъ преданів есть такъ много частей подлинныхъ (по мнінію самой строгой притики, цъдая половина Бохарієвскаго сборника заслуживаеть такого названія) і) и что въ этихъ, неподдільныхъ частяхъ оказывается столько вещей, которыя должны бы оскорбить чувство искренно върующаго.

## В. РЕЛИГІОЗНЫЯ ЛЕГЕНДЫ.

Р. Дови.

Исламъ, какъ религія безъ чудесъ. — Чудеса. — Очищеніе сердца. — Вознесеніе на небо.

Преданія всецью переносять насъ въ самую середину жазна древнихъ арабовъ, являются гораздо болье привлекательнымъ чтеніемъ, нежели Коранъ; но въ одномъ отношеніи они стоять ниже Корана и оказываются причиной, которая низвела мусульманство на ступень менье возвышенную, чъть та, на которой оно находилось первоначально. Исламъ въ первоначальной основъ быль религія безъ чудесъ. Изъ Корана, какъ нельзя яснъе, вытекаеть, что Мохаимедъ никогда не заявляль притязаній на даръ чудесъ.

<sup>1)</sup> Такъ оптимистически можно было писать сорокъ лёть назадъ. Теперь Гольдціаръ, поизследовавши хадисы, приходить къ печальному выводу, что всецело подавляющая большая часть хадисовъ не иметь отношенія къ основателю 
ислама, а есть продукть религіознаго историческаго и общественнаго развитія 
мусульманскихъ народовъ въ первые два века существованія ислама. См. Мин. 
Stud. II, 5.—А. Кр.



Религія безъ чудесь могла бы быть замвиательнымъ явленіемъ въ исторія развитія человічества, дійствительно огромнымъ шагомъ впередъ по путв прогресса; и если бы исламъ не вышель изъ преділовь одной Аравіи, то сохраненіе этого принципа во всей его чистоті вовсе не было бы чімъ-то невозможнымъ. Но исламъ вскорі повинуль эти свои преділы, и чімъ больше арабы входили въ сношенія съ народами, которые могли поразсказать о чудесахъ, совершенныхъ и хъ проровами, тімъ больше они постарались пополнить этотъ свой пробіль. Все-таки должны были протечьеще цільна столітія, пока и въ мусульманамъ оказались приложимы слова поэта: Das Wunder ist des Glaubens liebstes Kind («любимійшее чадо віры—чудо»), а въ первыя времена ислама, собственно говоря, не такъ ужъ и много было чудесныхъ сказаній.

Мы приведемъ кое-какія изъ нахъ, отмъчая въ то же время, какимъ образомъ они произошли.

Въ началъ своей пророческой дъятельности Мохаимедъ признавалъ, что нъкогда и онъ быль въ заблужденія, то-есть, вивсть съ другими, повлонялся наодамъ (Rop. XCIII, 7), но въ то же время онъ заявляль, что Богъ открыль ему сердце (Кор. ХСІУ, 1). Это образное выражение было затъмъ понято буквально и послужило поводомъ къ составлению слъдующаго сказанія, которое вложили въ уста Мохамиеду: «Однажды я полулежаль около Ка'бы, ванъ вдругъ пришелъ ко мит иткто, всирылъ мое тело отъ груди до пупа, и забралъ мое сердце. Поднесенъ былъ ко мив золотой сосудъ, наполненный вфрою; въ немъ обмыли мое сердце и вложели въ прежнее мъсто». По преданію (оно находится у Бохарія и оказывается старъйшимъ), вынутіе сердца происходило какъ разъ передъ вознесеніемъ Мохаммеда, о которомъ мы будемъ вскоръ говорить, но другіе составители преданій нашли, что гораздо болбе умъстнымъ было бы очищение раньше призвания Мохаммеда въ пророческому служенію. И воть легенда была передълана въ желательномъ смыслъ; но такъ какъ при ней все же оставался тотъ досадный фактъ, что нъкогда и Мохаммедъ быль въ заблужденіи, то время очищенія все болье и болье отодвигалось назадь: сперва начали говорить. что это случилось на двадцатомъ году его жизни, потомъ--- на одиннадцатомъ. Это выходило лучше, потому что вменно съ этого возраста человътъ дълается отвътственнымъ за свои поступки; наконецъ очищение Мохаимеда

перенесено было на самое раннее дътство; въ этому последнему періоду присоединили тогда разсказъ о деревенскомъ воспитанів, которое Мохаммедъ будто бы получилъ въ бедунискомъ племени Бану-Са'дъ, — разсказъ, который ужъ самъ по себъ не очень правдоподобенъ. Въ этомъ ен последнемъ видъ легенда следуетъ у насъ ниже; разсказъ идетъ отъ лица-Халймы, женщины изъ племени Бени-Са'дъ; и вотъ что она говоритъ:

«Я какъ-то покинула свой домъ вмъстъ съ мужемъ и новорожденнымъ ребенкомъ в отправилась съ другими женщанами нашего племени въ Менку поискать себъ нитомца. Въ тотъ годъ была засука, и мы остались безъ всякихъ средствъ къ жизни. Была съ нами сърая ослица да верблюдица, которая ни капли молока не давала. Спать им не могли, потому что нашъ ребеновъ всю ночь вричаль отъ голода; а молова у меня было столько же, сколько и у верблюдицы. Въ надеждъ, что все-таки намъ будеть лучше, мы продолжали путь. Прівхали въ Мекку, начали искать заработна. Того ребенка, изъ котораго впоследствии вышель пророкъ, родные предлагали встиъ коринлицамъ, но ни одна не захотъла его брать: каждая говорила: «Это въдь сирота, за него немного-то получишь». Дъловъ томъ, что разсчитывать на хорошую плату можно было только отъ отцовъ, н напротивъ-не многаго можно было ждать отъ матерей того дитяти, которое безъ отца осталось. Всъ женщины, которыя пришли со мною, нашли себъ ребенка, тольно мев ничего не случилось. — «Не хочу я», говорю своему мужу, «возвращаться къ своемъ товаркамъ безъ петомца; -- пойду возьму того сироту». — «Твоя нравда», отвътнать мит мужть, «авось Аллахъ благословеть насъ, если ты пойдешь, возьмешь ero». Воть я и пошла, хотя, понечно, и не сдъдала бы такъ, еслибъ удалось найти другое дитя, и вернулась съ сироткой къ нашему каравану. Взяла я его на руки, дала ему грудь. Онъ напитался, а затъмъ я покормила грудью и собственное дитя; насытилось и оно. Затымъ они оба уснули; и въ первый разъ послъ долгаго промежутка мы провели ночь спокойно. Мой мужъ пошелъ затъмъ провъдать нашу верблюдицу и оказалось, что ея выия полно молока. Онъ ее выдонять, и намъ всемъ хватило молока напиться вдоволь. На следующее утро мой мужъ говоритъ: «Видно, тебъ попалось дитя благословенное». На возвратномъ пути моя ослица пустилась вскачь съ такою быстротою, что мои товарки не могли угнаться за мною и подумали, что у меня не прежнее, а другое верховое животное. Неть страны болье безводной, чыть земля Бени-Са'дь; но съ техъ поръ какъ мы вернулись, наши стада всегда давали нашь много молока, тогда какъ у нашихъ соседей молока не было. Поэтому они говорили своимъ пастухамъ: «Гоните же скотъ пастись туда, едъ пасется стадо Халимы!» Тъ такъ делали, но напрасно. Вотъ такъ-то завелся у насъ достатокъ и богатство. Прошло два года, я отняла мальчика отъ груди; онъ уже совсемъ подросъ, какъ и его молочный братъ. Отвели мы его къ матери; а все-таки намъ хотелось, чтобы онъ еще пожилъ у насъ: такъ ужъ много благословенія принесъ онъ намъ съ собою. Воть я и говорю его матери: «Лучше бы оставить твоего сынка, пока онъ совсемъ не окрепнеть: боюсь я, какъ бы дурной климатъ Мекки не повредвять ему». Мать позволила намъ взять его опять съ собою.

«Мъсяцъ спустя, онъ накъ-то разъ быль со своимъ молочнымъ братомъ возлъ стадъ, которыя паслись позади нашего кочевья, и вдругь его брать запричаль намъ: «два человъка въ бълой одеждъ схватили нашего корейшата, повалели его на землю и распороле ему тело». Я съ мужемъ явнувась туда. Видимъ: Мохаммедъ стоить, но бабденъ; спрашиваемъ, что СЛУЧИЛОСЬ; ОНЪ ГОВОРИТЬ, ЧТО ДВА ЧЕЛОВЪКА РАСПОРОДИ ЕМУ ТЪДО И ЧЕГО-ТО тамъ искади, а чего-онъ самъ не знаетъ.. Мы вернулись въ нашу палатку, и мужъ мит говорить: «боюсь, не было-ли припадка у этого ребенка». Мы отвеля его къ матери. Спрашиваеть она, почему это такъ; мы въдь недавно заявили, что желаемъ полержать у себя ея ребенка. — «Твой сынъ подросъ теперь», говорю я, «я все для него сдълала, что надо было. Боюсь, не сталось бы съ нимъ какой-нибудь бъды, — потому и привела его въ тебъ». — «Не въ томъ дъло», отвътная мать, «ужъ лучше разснажи миъ прямо, что такое случилось». Такъ она силкомъ заставила меня все ей разсказать, — выслушала и воскликнула: «Ты бомшься, какъ бы имъ не овладъль бъсъ?!» — «Ну, да», отвъчаю я. — «Клянусь Аллахомъ», возразвла та, «ничего такого не будеть: чорть надъ нимь силы не имветь. Моему сыну судилась великая судьба; развъ я тебъ не разсказывала про него? **Когда я была имъ беременна, язъ меня вышель такой яркій свъть, что** я могла видъть Бострійскіе 1) пворны. А какъ только родила я его на

<sup>1)</sup> Бостра (южить Дамаска.—А. Кр.) была для арабовъ важнымъ торговымъ есродомъ; тамъ былъ митрополичій престоль для окружающей христіанской митро-



свътъ, онъ положилъ свои ручения на землю и подниль голову иъ небу. Ну, оставь его здъсь и уходи!»

Съ теченіемъ временя, когда мусульмане стали въ ежедневныя отношенія со своим христіанскими подданными, ужъ и въ такой формъ дегенда для нихъ оказалась недостаточной. Дѣло въ томъ, что Мохаммедъ, нѣсколько—пожалуй—умѣряя христіанскій догматъ, признавалъ, что Інсусъв Его Матерь изъяты отъ первороднаго грѣха; и для правовѣрныхъ постоянной обидой было то обстоятельство, что за основателемъ христіанство они должны были признавать такое преимущество надъ основателемъислама. И вотъ возникъ новый догматъ: стали вѣритъ, что душа Мохаммеда создана была раньше Адама въ состоянія полиѣйшей чистоты.

Но самое большое чудо, совершенное Богомъ для своего пророка, было вознесеніе, или ночное путешествіе на небо <sup>2</sup>). Вотъ какъ было дъло. Въ последній годъ Мохаммедова пребыванія въ Меккъ его противники, побуждаемые, въроятно, евреями, сказали ему: «Родина проромовъ—Сирія; если ты дъйствительно пророкъ, ступай туда, а когда вернешься, им въ тебя увъруемъ». Мохаммедъ, повидимому, согласняся, что это возраженіе основательно, и, если можно върить преданію, онъ было и ръшиль съвздить въ святую землю; но ночью ве снъ ему было видъніе, после котораго вхать въ Іерусалимъ оказалось незачёмъ. Онъ Іерусалимъ посътиль чудеснымъ образомъ, и въ Коранъ (XVII, 1) разсказаль объ этомъ вотъ какъ:

«Хвала Тому, кто ночью перенесъ раба своего изъ зановъднаго храма въ тотъ другой, болъе отдаленный храмъ 4), окрестности котораго мы благословили, чтобы показать ему нъкоторыя изъ чудесъ нашихъ. Воистину Богъ все видитъ м слышитъ».

Противники Мохаммеда нашли мысль о вознессній на небо смітною; сами вітрующіє усумнились по поводу сообщеннаго чуда, а ніжоторые изънихъувиділи въ этомъ прямую ложь и отступили отъ вітры. Тогда Мохаммедъувиділь себя вынужденнымъ вложить Богу въ уста воть что (Кор. XVII, 62):

По-арабски "ми'раж" معراح.—А. Кр. з) Ка'бы. з) Герусалимскій.



полін, и это быль для арабовь ближайшій изъ тёхъ городовь, въ которыхъ господствовала греческая цивилизація.-P.  $\mathcal{I}$ .

«Видъніе, которое Мы дали тебъ узръть, служило только къ тому, чтобы испытать людей».

Итакъ, это оказанся только сонъ; но нёсколько лёть спуста, когда вёра пустала большіе корни, Мохамиедь вернулся къ своей первоначальной мысли и разсказаль своимъ послёдователямъ новыя подробности о своемъ мочномъ путешествін. Верхомъ на крылатомъ конё Борамё онъ быль перенесенъ Гаврівломъ въ Іерусалямскій храмъ, тамъ его привётствовали древніе пророки, собравшіеся для того, чтобы его встрётить. Изъ Іерусаляма онъ отправился на небо и предсталь, наконецъ, предъ лицо Творца, который даль ему повельніе—возложить на своихъ послёдователей обязанность моляться пять разъ въ день. Воображеніе впослёдствій украсило этотъ разсказъ блестящими красками; но и до сихъ поръ между мусульманами существуеть разногласіе насчеть того, считать ли это событіе за видёніе (какъ указываеть Коранъ), яли за путешествіе дёйствительное и телесное.

Вообще житіе Пророка украсилось огромнымъ количествомъ сказаній, которыя много разъ являлись предметомъ блестящей поэтической обработки 1). Конечно, такимъ образомъ, историческая истина сділалась въ
поздивищихъ сказаніяхъ неузнаваемою, особенно въ томъ, что касается
вопости Мохаимеда и его пребыванія въ Меккъ. Но старійшія его житія
не такъ ужъ много добавили чудеснаго, чтобы въ большинстві случаевъ,
при небольшомъ критическомъ чутьї, нельвя было отличать истину оть
выдумки. Мохаимедъ такъ никогда и не обратился въ существо сверхъестественное или баснословное.

<sup>1)</sup> Эти обработки носять названія "благородное рожденіе" (ма́млид шяріф, мли—на персидскій ладъ—мевлиди шеріф), "вознесеніе" (ми'раж), разныя "пов'єствованія" (кысас); онів гласять и о Мохаммедів одномь, и о прочихь пророкахь (кысас-ал-анбійа);—и т. п. См. мои "Источники для исторіи Мохаммеда", стр. 90—94, 105—108.—А. Кр.

# часть вторая.

# Исламское въроучение и богопочитание.

Р. Дови.

Исламскому въроученію недостаєть оригинальности; причины этого.—Представленіе о Богъ.—Сотвореніе міра.—Ангелы и злые духи.—Пророки.—Пять главныхъ обязанностей мусульманина.—Молитва.—Постъ въ мъсяцъ Рамаданъ.—Малый праздникъ.—Обязательная милостыня.—Паломничество въ Мекку.—Сказанія о святыхъ мъстахъ.—Пилигримиское одъяніе.—Обряды хаджжа.—Священная война.—Запрещеніе пить вино.—Законы о пищъ.—Воскресеніе твлъ.—Адъ.—Рай.—Недостатокъ оригинальности благопріятствуетъ распространенію ислама среди покоренныхъ народовъ, особенно среди персовъ.

Нътъ религіи менте оригинальной, чтыть мусульманство. Въ основу легло ханифство и та Моисеева въра, какая развилась подъ вліяніемъ парсизма; затыть сдёланы кое-какія заимствованія изъ старинной религіи Аравіи и изъ христіанства, наконецъ прибавлено ученіе, что Мохаммедъ есть высшій и последній апостоль Божій: и вотъ вся система, которую возв'єстиль проровъ Мекки 1). Коранъ не заключаеть въ себ'є ни глубовихъ мыслей, на поэтическихъ теорій, которыя высказаны были бы высовить и увлевательнымъ языкомъ; онъ не пытается разр'єшить великихъ задачъ, облекая ихъ въ такую символическую форму, какую онъ не заимствоваль бы изъ другихъ религій. Исламъ изъ вс'єхъ существующихъ религій есть, конечно, самая прозаическая и однообразная, — религія, которая въ то же время наименте доступна видоизм'єненію, или развитію. Какъ объяснить это явленіе? Отчасти самымъ характеромъ арабскаго племени: в'ёдь у арабовъ всегда была особая наклонность къ положительному, — даже поэзів

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Конечно, можно въ исламъ усмотръть кое-какія оригинальныя черты въ родъ ученія о райскихъ хуріяхъ,—но въдь это все несущественныя мелочи.—А. Кр. исторія мусульнанства, Вып. ІІ.

оне искали скорбе въ формб, нежели въ сути, такъ что скорбе походили на развятой и разсудительный народь XIX вёка, чёмъ на тё воодущевленные еще всей ребяческой поэзіей народы древности, которыми порождены другія религів. Далье, на характерь ислама свазалась и личность Моханмеда: онъ не быль глубокій мыслитель, онь быль человъкъ воодушевленный, но посредственный; далекій оть того, чтобы стремиться въ оршгинальности, онъ наоборотъ гордился тамъ, что избъгаетъ ея; въдъ онъ безпрестанно повторямъ, что ученіе, вакое онъ пропов'ядуеть, давно уже было возвъщено прежиния пророками. Есть еще и третья причина, которую не следуеть терять изъ виду. Въ другихъ странахъ религіи развивались постепенно: писаль не самь основатель, а его ученики; поэтому каждый авторъ надагаль на книгу въ большей или меньшей степени отпечатовъ своей личности, и это обстоятельство, вследствие котораго не могло, понятно, явиться общее единообразіе, возлагало на последующія поколенія обязанность-не держаться буквы писанія, а проникать въ самый его духъ. Совствить не то было въ Аравін. Тамъ все установиль одинъ человъкъ: и въру, и нравы, и даже право; неизмънная воля Божья выражена была въ единой книгъ, составленной единымъ человъкомъ 1). Спору нътъ,

<sup>1)</sup> Со всемь этимь разсуждениемь согласиться никакь нельзя. Исламское богословіе (и, что особенно важно, его вътвь "фыкхъ" 👛 т.-е. юриспруденція, право) зиждется на четырехъ законоположительныхъ основахъ: 1) Коранъ, 2) Соннъ (преданін), 3) Кыясь ( قياس (=аналогін), 4) Иджиа اجماع (согласін церковныхъ авторитетовъ), и существованіе четы рехъ основъ далеко не представляють условій для единства. Самъ Коранъ, хоть онъ и принадлежить одному Мохаммеду, редактированъ быль въдь не при его жизни; онъ содержить въ себъ много недомолвокъ и противорвчій, и потому даже про Коранъ нельзя сказать, чтобы онъ разъ навсегда все установиль съ такой буквальной точностью, отъ которой ужъ нельзя отступить ни на йоту; поэтому при разборъ даже одного тодько Корана невозможно и не было возможно ограничиваться его буквою, а приходилось всегда задавать себв вопросъ и о дух в Корана, т. е. открывать просторъ субъективизму изследователя. Сонна, какъ мы видъли въ предыдущей книгъ и какъ не разъ еще увидимъ изъ дальнъйшаго, сплошь да рядомъ идеть въ разръзъ съ буквой Корана, и для согласованія ея съ Кораномъ мыслящій мусульманинъ долженъ до настоящаго времени задавать себъ вопросъ о дух в ислама. Кыясъ, т.-е. ръшение того или другого вопроса, на который въ Корант нетъ прямого ответа, путемъ аналогіи-даетъ субъективизму богослова очень и очень много мъста. Иджма, т. е. соглашеніе старинныхъ авторитетовъ по какому-нибудь пункту, не решенному въ Коранъ,



исламъ пріобрёль оть этого большую устойчивость; но нечего этому радоваться, надо печалиться, такъ-какъ задача всего человёчества — непрерывное движеніе впередъ; неподвижность — это смерть, а въ исламё неподвижность, къ сожальнію, возведена въ принципъ 1). Ну, допустимъ, пожалуй, что въ дёль релими все, считавшееся за истину прежде, должно быть принято за истину и всёми последующими вёками; но вёдь отсюда не следуеть, чтобы и въ области права годилась разъ навсегда установленная форма. А въ исламё это такъ. Одни и тё же законоположенія Корана остаются и донынё въ силе, и будуть въ силе, пока существуеть исламъ. Пусть себе они были хороши для того времени, когда явились, пусть себе они составляли тогда для арабовъ истинный шагь впередъ 2), — это мы

также надагаеть на мусульманство отпечатки личности этихъ авторитетовъ. Такимъ образомъ, исламъ далеко не выраженъ въ устойчивыхъ, единообразныхъ, безапелляціонныхъ формулахъ, о сути которыхъ нельзя мусульманамъ и спорять,--напротивъ, исламъ не меньше, чъмъ другія религіи, созданъ не основателемъ, а учениками. Правда, главные представители нынёшняго ислама-это люди расы тюркской (турецко-таларской), которая склонна къ косности, неподвижности, умственному застою, недюбви къ разсуждению и т. д., — однако будеть крайней несправединостью принимать ихъ расовыя черты за черты самого ислама и думать, будто ихъ косность прямо вытекаеть изъ духа исламской религіи. Если какая-нибудь народность, исповедующая исламъ, сама въ себе носить задатки прогресса, движенія впередъ, то она исламъ всегда будеть понимать въ дух'в прогрессивномъ, либеральномъ и т. д.; примъръ — чистые иранцы, индусы, арабы сирійскіе и египетскіе, у которыхъ исламъ всегда будетъ развиваться, видоизм'вняться и согласоваться съ духомъ времени, даже несмотря на пагубную для прогресса власть турокъ: а тв тупыя, косныя націи, которыя тоже испов'єдують исламъ, одинаково остались бы тупыми и косными при всякой другой религии: всякую другую религію онв (за исключеніемъ, конечно, отдівльныхъ, выдающихся личностей) поняли бы тоже въ смыслъ запрещенія прогресса. См. по этому поводу мое "Мусульманство" (М. 1899), различныя сочиненія петербургскаго муллы Баязитова, новъйшія статьи Мартина Гартманна (по нем.).-А. Кр.

<sup>&#</sup>x27;) Върно въ этомъ утвержденіи только то, что исламъ свое ученіе принципіально выдаеть за окончательную, вепреложную истину. Но въдь нътъ религіи, которая свои тезисы выдавала бы за нъчто неокончательное, временно-условное. Такой принципъ умъстенъ въ наукъ, въ раціоналистическомъ разсужденіи, но не въ религіи. Въ религіи, въ въръ человъкъ ищетъ успокоенія отъ сомитній и скептицизма, которые гложуть его душу, и религія плохо удовлетворяла бы своему великому назначенію, если бы не давала отвътовъ на міровые запросы прямымъ, аподиктическимъ образомъ.—А. Кр.

<sup>2)</sup> На разрозненныя индивидуалистическія арабскія племена исламъ наложилъ извъстную гражданскую дисциплину, смягчиль этимъ арабскую индивидуалистиче-

допускаемъ безъ затрудненія; но законы Карла Великаго также были превосходны для своего времени, и, однако, что было бы со всёми народами, надъ которыми онъ царствоваль, если бы они навсегда были осуждены постоянно имъ слёдовать, блюсти эти законы? Было ли бы возможно движеніе впередъ для западной Европы? 1).

Издагать законодательство Корана, впрочекъ, вовсе не входить въ рамки нашей темы <sup>2</sup>), и мы должны ограничиться только въроучениемъ. Такъ-какъ оно ужъ много разъ подвергалось разбору <sup>2</sup>) да притомъ ори-

скую эгоистичность и даль возможность развиться болье совершеннымь формань общежитія. Осуждены были нъкоторые варварскіе обычаи доисламскихь арабовь, въ особенности распространенный у многихъ племень обычай — хоронить заживо новорожденныхъ младенцевь женскаго пола.— А. Кр.

<sup>1)</sup> Одновременное существованіе неодинаковыхь, но одинаково правовърныхь толковь (ханифитовь, шафінтовь, маликитовь, ханбалитовь, теперь исчезнувшаго пятаго правовърнаго толка имама ас-Саврія † 777, и шестаго—Дауда аз-Захырія † 883) и, затвиъ, множества секть съ неодинаковыми юридическими воззрѣніями ярко показываеть, что и въ области права исламъ доступенъ измѣненіямъ, истолкованіямъ въ ту или другую сторону согласно съ требованіями времени. Добавимъ еще, что у многихъ народовъ, горячо преданныхъ исламу, на ряду съ законами коранскими (шарі атомъ) остаются въ полной силь мъстные обычаи (адаты). Въ нынъшнемъ въкъ Турція и Персія, не переставая быть мусульманскими, по необходимости ввели у себя свътскій, гражданскій судъ съ законами, обработанными на европейскій ладъ. Все это свидътельствуетъ о достаточно возможной гибкости ислама даже въ области права.—А. Кр.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Пособія для изученія мусульманскаго права указаны мною въ приложеній къ этой главъ.—A.  $\mathit{Kp}$ .

<sup>3)</sup> Анализъ исламскаго въроученія производился, напр., европейскими переводчиками Корана отъ самыхъ старинныхъ временъ, изслъдователями исторім Мохаммеда и Корана, историками арабскаго халифата. Библіографическія указанія о нихъ даны мною въ главъ IV и V 1-го вып.; особенно подчеркнуть нужно труды Вейля, Мьюра, Ширенгера, Нельдеке (въ частности сжатую статью Der Islam въ его Orientalische Skizzen, Берл. 1892, стр. 63—110), а больше всего полезенъ будетъ второй томъ Гримме, озаглавленный: Mohammed, Zweiter Theil, Einleitung in den Koran, System der Koranischen Theologie (Мюнстеръ 1895—XI томъ Darstellungen aus dem Gebiete der nichtchristlichen Religionsgeschichte). Сверхъ нихъ нало отмътить, какъ полезныя работы: Garcin de Tassy: L'islamisme d'après le Coran (3-е изд. Парижъ 1874); его же переводъ турецкаго катихизиса Беркеви-Бергели: Ехрозітіоп de la foi musulmane (2 е изд., Пар. 1828); пасторъ Hughes: The dictionary of islam (Лонд. 1886, 2-е изд. 1896; это — энциклопедія ислама); его же: Notes on Muhammadanism (3-е изд., Лонд., 1894); Sell: The faith of Islam (Мадрасъ 1886).—А. Кр.

гинальности въ немъ очень мало, то съ насъ вполнъ будетъ достаточно обрисовать его самыми общими чертамя.

Единство Бога—это первый догмать вёры; второй—божественное посланничество Мохаммеда. Мохаммедовъ Богь похожь на Аллаха-Тааля первоначальной религів арабовъ, на Йегову іудеєвъ, на Ахурамазду парсизма единобожнаго, не успѣвшаго еще извратиться 1). Сказаніе о сотворенів міра заниствовано у евреєвъ. Джинны старо-арабской религія сохранены, но преобразованы въ ангеловъ и демоновъ; это тоть же пріємъ, какой быль примъненъ Зороастромъ по отношенію въ божествамъ Индін—дёвамъ,—чтобы намъ не приводить другого примъра. Почитать ангеловъ воспрещено; они—созданія смертныя и должны умереть въ день суда 2). Глава демоновъ носить какъ еврейское имя сатаны (Шейтанъ День суда 2), такъ и греческое Иблисъ (διάβολος, діаволъ); но такъ-какъ Ахриманъ дуалистическаго новопарсизма никогда не могъ въ іудейской вѣрѣ достичь

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Отдельные злые духи тоже называются шейтанами (شياطين шайатынь).



<sup>1)</sup> А менъе всего на нъжнаго, любвеобильнаго Бога христіанскаго. Аллахъ Корана все знаетъ заранте, онъ грозенъ въ своемъ гитвъ, наказываетъ и награждаеть — какъ будто по своему произволу, потому что никто другой, какъ онъ самъ, "внушаетъ душт ея благочестіе и нечестіе", и никто другой, какъ онъ самъ, "сбиваетъ съ пути, кого хочетъ, и ведетъ прямо, кого хочетъ"; "на прямой путь человых пожелаеть стать только вь томъ случай, если этого пожелаеть самъ Богъ"; человъкъ долженъ подчиняться ему съ рабской покорностью, но и тогда нельзя еще быть вполит увърену въ его милости, такъ-какъ воля Вожья неисповъдима, и человъкъ, при всемъ желаніи, быть можеть, не съумъеть преодольть свое нечестіе, врожденное у него по воль Божіей же (срв. X, 50; VI, 35; XXXIV, 3; LVII, 22; LIX, 3; LXXIV. 34, LXXXI, 28—29 и т. д.). Отсюда не трудно вывести ученіе о предопред в дені и и объ отсутствін свободной воли у челов'єка, хотя можно было бы указать множество ивсть Корана, въ которыхъ прямо утверждается свободная воля у человека. Пункть этоть (какъ увидимъ изъ последующихъ главъ) долго подавалъ поводъ къ спорамъ между мусульманами и не решенъ до настоящаго времени. Господствующее, общепринятое теперь мусульманское воззрение-фатализмъ, и особенно оно распространено среди ханифитовъ (хотя въ другихъ отношеніяхъ толкъ Абу-Ханифы прогрессивные прочихы); впрочемы и у нихъ ныть единства: тюркиханифиты, но воть, напр., петербургскій мулла Балэнтовъ даеть мусульманскому ученію о предопредвленім такое истолкованіе, которое совпадаеть съ христіанскить ученіемь о Божественномъ предопреділеніи и не страдающей отъ этого свободной челов' воль. — A. Kp.

<sup>\*)</sup> Главивний изъ ангеловъ—Гавріилъ, по прозвищу "рух-аль-кодс" = "святой духъ".—А.  $\mathit{Kp}$ .

своего истиннаго значенія, то оказывается, что коранское представленіе о главѣ демоновъ и подчиненныхъ ему демонахъ есть скорѣе христіанское, —слѣдовательно, оно болѣе, чѣмъ еврейское, соотвѣтствуетъ и парсизму 1); тѣмъ не менѣе Мохаммедъ въ одномъ пунктѣ удаляется отъ ученія нашей церкви: она всегда утверждала, что обратить бѣсовъ не возможно; а Мохаммедъ, наоборотъ, заявляетъ, что и бѣсы поддаются обращенію, и даже онъ самъ обратилъ нѣсколькихъ въ истинной вѣрѣ.

Божественное откровение сообщается посредствомъ пророковъ и священнаго писанія. Каждой эпохъ присуще свое отпровеніе, которое Богь излагаеть соотвътственно потребностямъ даннаго времени. Эта мысль, сама по себъ прекрасная, была бы плодотворна, есле бы Мохаимедь не объявиль своего отпровенія за совершеннъйшее и опончательно-послъднее <sup>2</sup>). Кше Адамъ получилъ даръ пророчества; поэтому число пророковъ очень значительно: обывновенно его опредъямоть въ 124,000; но шесть самыхъ веливихъ-это Адамъ, Ной, Авраамъ, Монсей, Інсусъ и Моханмедъ. Коранъ признаеть сверхъестественное рождение Інсуса 3). (Для сокращения не будемъ говорить объ остальныхъ пророкахъ). Но Інсусъ не былъ сыномъ Божіннь, онь быль человінь вы буквальномы смыслі слова, да и онь самъ объ этомъ свидътельствуеть, когда говорить про себя, что онъ только слуга Божій; онъ же заявляеть, что не онъ, а лишь одинъ Богь всевъдущъ. Въ Судный день Аллахъ ему скажетъ: «О Інсусъ, сывъ Марія! ты ли сказаль людямъ: считайте меня съ моею матерью за боговъ при единомъ Богъ?» Інсусъ отвътить: «Ничего подобнаго! Какъ могъ бы и заявлять притязанія на имя, не принадлежащее митя?» Не совстить ясно видно, признаетъ-ли Коранъ вознесение Інсуса Христа; что же насается до чудесь, то Інсусь ихъ совершиль множество; онь ихъ твориль еще тогда,

 $<sup>^3</sup>$ ) Онъ рожденъ безъ первороднаго грѣха, и мать его осталась приснодѣвой ("бату́ль Марйам"). Себѣ такихъ качествъ Мохаммедъ не приписывалъ. Не приписывалъ онъ себѣ, Мохаммедъ, и дара чудесъ, который, по его убѣжденію, быль Іисусу присущъ въ особенности.— A. Ep.



<sup>1) &</sup>quot;Зороастрійское представленіе о діавол'в и подземномъ царств'в всец'ямо совпадаєть съ христіанскимъ". На и g: Essays on the sacred language, writings, and religion of the Parsees (Бомбей, 1862), стр. 263.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Онъ-"хатимъ аль-анбія" = "печать пророковъ". - А. Кр.

когда быль у груди матери 1); затымь онь воскрешаль мертвыхь, и т. п. Впрочемь, распять быль не самь Інсусь Христось, а одинь человъкь, котораго приняли за него. Главное содержение проповъди Христа, какъ и всъхъ пророковъ, было то, что Богь единъ 2).

Человъку надо исполнять пять главных обязанностей: онъ долженъ признавать два важнъйшихъ исламскихъ догмата (единство Бога и апо стольство Мохаммеда), молиться, поститься, творить положенную милостыню и отправиться на богомолье въ Мекку. Все это называютъ столпами ислама.

Согласно тому откровенію, которое было дано Мохаммеду во время его ночного путешествія на небо в которое не занесено въ Коранъ (Коранъ-то приказываеть молиться только три раза въ день), всякій вёрующій долженъ, совершивши предварительное предписанное омовеніе в), молиться пять разъ въ день въ опредёленные для этого часы, предпочтительно въ мечети. Но Мохаммедъ гораздо болёе озаботился о церемоніяхъ молитвы, чёмъ о ея содержаніи, такъ-какъ читаются извёстныя о предёленныя міста Корана и священныя формулы 4); о молитвё, исходящей

<sup>4)</sup> Обыкновенно читается сура I (аль-Фатиха) и 112-ая ("искреннее исповъданіе единства"); короткія молитвенныя формулы—"Богъ великъ", "совершенство моего Господа великаго" и т. п. — повторяются во время молитвы на много ладовъ. Дозволительно впрочемъ, да даже такъ и подобаетъ, произносить постъ второго и постъдняго рик ата еще нъкоторыя суры, подходящія къ обстоятельствамъ. Начавши ихъ произносить, человъкъ не имъстъ права прервать ихъ. Разсказываютъ анекдотъ, какъ одинъ молла началъ на молитвъ читатъ



<sup>1)</sup> Одно очень популярное у мусульманъ дётское чудо Христово—то, что онъ сгіппать изъ глины птицъ, дохнулъ на нихъ, и онів полетіли. Хотя это чудо по вівствуєтся и въ христіанскомъ апокрифическомъ Евангеліи Діятства Христова, но у православныхъ грековъ оно возбуждало къ себів омерзівніе, и если мусульманинъ принималь христіанство, то въ числів пунктовъ, отъ которыхъ онъ отрекался, была філаріа той Мойрев, будто Інсусъ ліппать птицъ изъ глины. Срв. вып. І, стр. 92.—

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ученіе о Троицѣ отвергается въ Коранѣ съ особенной силою, и т. н. искреннее исповѣданіе единства (=сура 112-ая) выражено саѣдующими словами: "Богъ единъ, Богъ вѣчный, Онъ не родилъ и не рожденъ, и никто не бывалъ Ему равнымъ (товарищемъ)".—А. Кр.

<sup>3) &</sup>quot;Омовеніе" (или "очищеніе") считается подготовкой къ молитвъ, и оттого въ сводахъ мусульманскаго права, въ сборникахъ преданій и т. д. ему отводятся первыя главы. Если нъть воды, то можно, виъсто омовенія, отереть лицо, руки и ноги чистымъ пескомъ.—А. Ep.

назь сердца, не можеть быть и рёчи; и если теперь въ мусульманскихъ странахъ выродившійся культь заключается лишь въ машинальномъ движенім губъ, то вина должна пасть главнымъ образомъ на самого Пророка 1). Зато положеніе тёла, жесты 2), поклоны геловою, колёнопреклоненіе м паденія ницъ—установлены точно и самимъ Мохаммедомъ м—еще болѣе—поздитёйшими богословами 3). По пятницамъ происходить большая полуденная общественная молитва въ мечети 4); этотъ день, впрочемъ, не составляеть дня отдыха, какъ суббота у евреевъ, или воскресенье у христіанъ; если исключить время молитвы, то всякій въ пятницу занимается своими повседневными дёлами 3).

- 1) Насколько тягостна была молитва для арабовъ, это мы увидимъ изъ слъдующей главы. Но еще тягостите она для не арабовъ, потому-что мусульманивъ обязанъ молиться по-арабски, хотя бы и не зналъ арабскаго языка. Поэтому для большинства мусульманъ молитва—претяжелая барщина.—А. Ер.
- $^{9}$ ) иногда нъсколько странные, вродъ качаній головы или бросаній взоровъ назадъ черезъ правое плечо и черезъ лѣвое (гдъ сзади моляпцагося стоятъ два ангела для записей).— $A.\ Kp.$
- 9) Каждый извёстный кругъ молитвенныхъ поэъ, телодвиженій и молитвенныхъ формуль называется "рик'атомъ" , что значить "преклоненіе". Молитва должна состоять хоть изъ двухъ рик'атовъ. Изображенія молящихся мусульманъ въ ихъ разныхъ положеніяхъ въ теченіе двухъ рик'атовъ можно найти въ "Исторіи Ислама" А. Мюллера, І, 216—217.— А. Кр.
- 5) Гдѣ преобладаютъ купцы-христіане, какъ, напр., въ Бейрутѣ, и гдѣ поэтому въ воскресенье не можетъ быть рѣчи о торговыхъ операціяхъ, многіе купцы мусульманскіе устраиваютъ себѣ праздники въ воскресенье: сплошь да рядомъ видимъ, что въ пятницу ихъ лавки открыты, а въ воскресенье заперты. — А. Кр.

суру "Железо" (LVII) и вдругъ увиделъ, что кошка собирается съесть его кушанье. Прервать чтенія онъ не решился, но когда дошелъ до стиха 13-го: "нактабыс мын нуриком" ("да заимствуемъ отъ света вашего"), онъ слово нактабыс" произнесъ съ такимъ резкимъ удареніемъ на окончаніи "быс", что кошка явственно услышала окрикъ "бысс!", которымъ ее прогоняютъ, и убъжала. См. نزهة الحواطر. т. II, Бейрутъ 1877, стр. 12.—А. Кр.

Постъ предписанъ на весь мъсяцъ Рамаданъ. Только послъ захода солнца дозволено всть и пить 1). Мохаимедь объявиль это правило въ Мединъ въ такое время, когда еще слъдовали лунному году неподвежному. то есть такому, который время отъ времени уравнивался съ солнечнымъ годомъ посредствомъ прибавки дополнительнаго транадцатаго мъсяца в); поэтому мъсянъ Рамаданъ приходился тогда постоянно зимою в). Разъ такъ. то соблюдение правила о пость было въ самомъ началь нетруднымъ; впрочемъ Мохаммедъ и самъ старался не налагать на правовърныхъ черезчуръ тяжелых обязанностей. Но когда впоследствій быль установлень лунный годъ подвежной 4) и ибсяцъ Рамаданъ началь въ извъстные періоды падать на летемою пору, то запрещение брать хоть каплю воды въ течение долгихъ удушлевыхъ летнихъ дней оказалось тяжкимъ испытаніемъ. Неть ничего удивительнаго, что мусульмане во время поста ходять обывновенно угрю-MEMBE M BE AVDROME DACTIONOMERIA AVEA A MAYTE ROBUS ETO CE HETEPUTHICME 5). А за то когда пость проходить, наступаеть праздникь-первый день мъсяца Шавваля, -- самый свётлый праздпикъ, какой только знають мусульмане: это день розговънья (ідъ-аль-фытръ) или Малый праздникъ (Малы й

<sup>&#</sup>x27;) также курить и имъть общение съ женами. — А. Кр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По этому новоду см. статью А. Шпренгера въ Z. D. M. G. 1859 (стр. 134 и слъд.) и замътку Ю. Велльхаузена въ его Muhammad in Medina (Берл. 1882), стр. 17.-A. Kp.

<sup>3)</sup> точные — въ концы зимы, предъ весною — A. Kp.

<sup>4)</sup> Порядокъ мусульманскихъ мъсяцевъ: Мохарармъ, Сафаръ, Рабі оль-авваль, Рабі оль-ахаръ, Джамаді ль-уля, Джамаді ль-охра, Раджабъ, Ша'банъ, Рамаданъ, Шавваль, Зуль-ка'де, Зуль-хыжже. Впрочемъ, счетъ по солнечнымъ мъсяцамъ, которые соотвътствуютъ нашимъ (только называются не по-европейски, а особо), тоже въ ходу у мусульманъ.— А. Кр.

<sup>5)</sup> Воздержаніе отъ вды совсвиъ не трудно, потому-что цвлую ночь мусульмане вдять до отвалу, а незадолго до разсвъта по улицамъ расхаживаеть барабанцикъ (мосаххыръ), и подъ звукъ барабана всв просыпаются, чтобы еще разъ плотно повсть и не испытывать голода днемъ; притомъ более зажиточные люди, могуще обойтись безъ ранней работы, стараются спать чуть не до полудня, чтобы убить день. Гораздо труднее не пить днемъ воды, но самое трудное—не курить. За четверть часа до захода солеща можно видёть, какъ группы мусульманъ усаживаются за столиками и молча ждутъ; передъ каждымъ стоить приготовленный и зажженный кальянъ и налитая чашка кофе. Лишь только грянеть пушечный выстрёлъ, возвъщающій, что солеце зашло, куряльщики со страстной поспъшностью втягиваютъ въ себя глотокъ дыму изъ кальяна и запивають глоткомъ кофе; только послё того они приступаютъ къ вдъ.—А. Кр.

Байрамъ у туровъ), продолжающійся въ вныхъ странахъ три дня. Уже съ самаго ранняго угра улицы полны оживленія; онъ едва могутъ вмъстить огромную толиу, которая степается въ мечети. Каждый правовърный одътъ въ свое лучшее платье; на всъхъ лицахъ читается радость; вогда человъкъ встрътить знакомаго, они желають другь другу счастья и цълуются. Послъ службы въ мечети, начинаются визиты. Вездъ подаются самыя изысканныя блюда и самыя душистыя вина, бъдняки тоже ъдять въ волю изъ остатковъ отъ стола богатыхъ.

Коранъ хвалитъ и много разъ предписываетъ благотворительность вообще 1); но сонна говорить только о милостынъ обязательной, которая является своего рода налогомъ въ пользу бъдныхъ; это такъ называемый «закятъ» (букв. «очищеніе», т. е. очистительная милостыня). Первоначально закятъ предназначался для содержанія бъдныхъ мусульманъ, для выкупа рабовъ, для покрытія издержекъ на священныя войны и пр.; но съ теченіемъ времени онъ легъ въ самую основу государственной казны, и сумма того, что обязанъ платить каждый плательщикъ, была выяснена законовъдами съ полной точностью 2).

Пятая великая обязанность, которую всякій варослый и свободный мусульманинь, какого бы пода онь ни быль, обязань исполнить хоть разъ въ жизни—это сходить или съёздить на богомолье въ Мекку <sup>3</sup>). Палочничество въ Мекку было заимствовано Мохаммедомъ изъ старинной религів арабовъ со всёми сопровождающими его обрядами; впрочемъ кое-въ чемъ они были видоизмёнены и получили истолкованіе въ духё исламскомъ <sup>4</sup>).

<sup>4)</sup> Изъ многочисленныхъ церемоній хаджжа самыя существенныя—три: закланіе жертвы, «таваф» طواف т.-е. семикратное обхожденіе вокругъ Ка'бы, и лобызаніе Чернаго камня.—A. Kp.



 $<sup>^{1}</sup>$ ) особенно по отношенію къ сиротамъ. Мохаммедъ на себѣ испыталъ, что значить быть сиротою.— $A.\ Kp.$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Закять должень бы состоять въ ежегодномъ взносв въ казну  $2^{1}/_{2}$   $^{0}/_{0}$  съ движимаго и недвижимаго имущества. Но многія основанія позволяють переводить это слово стариннымъ русскимъ терминомъ "десятина".—A. Ep.

<sup>3)</sup> Но если человъкъ не вполет здоровъ и не вполет обезпеченъ, то хаджкъ (такъ называется пилигримиство въ Мекку) вовсе не обязателенъ. Въ виду такой льготы большинство мусульманъ и не бываетъ въ Меккъ, а кто бываетъ, тѣ пользуются общимъ почетомъ, какъ люди, сподобившіеся совершить тяжелый, святой подвигъ, и гордо носять свои хаджійскіе тюрбаны.— А. Кр.

Обряды эти вслідствіе ихъ большой древности, собственно, ужъ были непонятны для арабовъ, современныхъ Мохаммеду, и ті исполняли ихъ только
по привычит, но такъ-какъ исламъ эти обряды удержалъ, то ему приходилось и
объяснить ихъ. Вотъ почему по отношенію иъ Ка'бт, Черному камню, другому священному камню древнійшихъ временъ, извістному подъ именемъ
«ма и а ма торі» или «Стояніе Авраамово», святому колодцу Замзаму и
другимъ святымъ містамъ составлена была новая исторія, подсказанная
духомъ новаго ученія. Эта исторія, или—скорте—эта ціпь сказаній—разввлась, разумітется, постепенно; но та форма, въ какой мы ее дальше излагаемъ (відь есть и другіе варіанты этихъ сказаній), повидимому, существовала уже около 200-го года мохамеданской эры. Воть въ главныхъ чертахъ
эти сказанія:

Когда Адамъ быль изгнанъ изъ горняго рая и низверженъ на землю, онъ обратился съ жалобою въ Богу. - «Увы!» - говорнать онъ, - «я ужъ не слышу ангельских напъвовъ . . . «Это - послъдствіе твоего гръха», сказалъ Богъ; «но ступай, построй мив храмъ и обойди вокругъ него съ мыслью обо мет по примъру анголовъ, которые,--ты въдь это видълъ,-парять вокругь моего престола». Адамъ пришель въ окрестности Мекки; тамъ онь заложить основы для святого храма, а ангелы приносили ему дла этой цъли большія глыбы скаль, отрывая ихь оть пяти горь; и на эти-то основы храмъ самъ собою сощель съ небесъ. Адамъ получиль также изъ рая шатеръ, сдъданный изъ краснаго яхонта; мъстомъ отдохновенія быль въ немъ красугольный камень, который тогда быль еще бъльмъ яхонтомъ, но впоследствии почернель оть прикосновения грешниковъ: это и есть пресловутый Черный камень. Во время потопа храмъ и шатерь были вновь взяты на небо, но Черный камень быль укрыть въ горъ Абу-Вобейсъ, неподалеву отъ Менки. Мъсто, гдъ находился храмъ, оказалось вавъстно людямъ, и его не переставали посъщать, какъ святыню. Наконецъ, туда пришелъ и Авраамъ съ Агарью и Исманломъ и повинуль ихъ обоихъ. Вода, которую Агарь имъла съ собою, вскоръ была выпита, и Агарь вибств съ сыномъ испытала сильнвишія страданія оть жажды. Насколько она могла оквнуть мъстность взоромъ, нигдъ не было видно на живой души; желая разглядеть что-нибудь подальше, Агарь взобрадась на гору Сафа, затънъ на противоположную вершину -- Марву; но

никого не было видать. Возвратясь из сыну, Агарь застала его умирающимь оть жажды. Не зная, что дёлать, она посившно вернулась из обоних холмамъ Сафё и Марвё, гдё она передъ тёмъ была, и, изнывая оть горя, она нёсколько разъ взбёгала то на ту, то на другую горку. Когда въ отчаяніи Агарь вернулась снова из сыну, то увидала, что возлё него бъеть илючь воды. Агарь поскорёе запрудила ручеемъ пескомъ, чтобы вода не утекла ранёе, чёмъ она успёсть наполнить свой мёхъ; и воть она напилась вмёстё съ сыномъ. Этотъ ручей протекаль въ мёстностя, гдё позже вырыли колодезь Замзамъ.

Во время одного изъ прібздовъ иъ Исманду, Авраанъ разсказальему, что получиль повельніе отъ Бога—построить тамъ храмъ въ одномъ мість, которое онь и указаль. Отець и сынъ тотчась же принялись за діло и, копая землю, они натинулись на старый фундаменть Адамова храма. Авраамъ хотіль вділать въ одинъ изъ угловъ какой-нибудь особенный камень, чтобы такимъ образомъ отмітить місто, откуда слідовало бы начинать обхожденіе вокругь храма; но, пока Исманлъ ходиль за подходящимъ камнемъ, — ангель Гаврінать принесъ Аврааму Черный камень, который онъ извлень изъ горы Абу-Кобейсъ. Авраамъ взяль Черный камень, вставиль въ уголь зданія. Когда стівна возведена была до такой высоты, что до нея ужъ нельзя было достать отъ земли, то Авраамъ должень быль взлівзать на тотъ большой камень, который ему притащиль Исманль; камень этоть онъ переставляль всякій разь, когда нужно было при постройкъ.

Окончивъ постройку храна, отецъ съ сыномъ, по приказанию Гаврінда, обощим вокругъ него семь разъ, обязательно касаясь при этомъ всъхъ четырехъ угловъ. Затъмъ, дважды преклонившись, они прочли момитву позади большого камня, на которомъ стоядъ Авраамъ. Гавріндъ научилъ ихъ также тъмъ обрядамъ, какіе они должны были совершать въ другихъ святыхъ мъстахъ. Сначала слъдовало быстро пробъжать семь разъ дорогу, между обомии холмами — отъ Сафы къ Марвъ, въ память того, какъ въ своей тоскъ дълала это Агарь. Потомъ онъ повелъ ихъ въ домину Мина; но когда они туда пришли, показался Иблисъ (дъяволъ). — «Кидайте въ него каменьями», сказалъ Гавріняъ. Авраамъ повиновался; онъ бросилъ семь камешковъ, послъ чего Иблисъ исчезъ. Въ серединъ в

въ глубинъ долины онъ появился снова, но всякій разъ Авраанъ прогональ его семью медкими каминии. Отсюда обычай швырять камии въ долинъ Мина во время богомолья. Наконецъ, когда Авраамъ, въ сопровожнения Гавриная, посттиль также Моздалифу в 'Арафу и быль научень отъ Гавріная тъмъ обрядамъ, какіе полагалось тамъ совершить, онъ отъ Бога получиль приказаніе объявить кличь всемь людямь, чтобь они шли на поклоненіе въ Ка'бъ в въ пругимъ святымъ мъстамъ. -- «Да въдь моего годоса они и не услышать», отвътиль Авраамъ. — «Исполняй то, что я тебъ приказываю», сказаль Богь, «я сдёлаю такъ, что они тебя услышать». Авраамъ всталъ на больщой камень, и камень поднялся такъ высоко, что превысиль всё горы. Обратившись последовательно нь четыремъ странамъ свъта. Авраамъ воскливнулъ: «О люди! вамъ предписано ходить на поклоненіе въ превній храмъ; слушайтесь вашего Госпола!» И со всехъ сторонъ отвъчали: «Ляббейка, Аллахюмма! ляббейка!» Согласно тому толкованію, какое обыкновенно дають арабы этой старинной формуль, всегда употреблявшейся на богомолью, она значить: «Мы готовы служить тебю, Боже, мы готовы». На въчную память объ этомъ случав следы отъ ногъ Авраама отпечативлись на вамив, и до сихъ поръ этогь камень зовуть макамъ Ибрахимъ مقام ابراهيم, т.-в. «стоянів Аврааново».

Воть навимъ образомъ богословы, при помощи библейскаго разсказа, повъствуемаго книгою Бытія, и еврейской легенды, говорящей о путешествіи Авраама въ Аравію, съумъли исполнить трудную задачу: согласить чрезвычайно древніе обряды съ новой религіей и истолковать ихъ. Объясненіе удовлетворило не всёхъ, но его было достаточно для массы, и нельзя отказать ему въ остроуміи.

Зная, что думаеть большая часть мусульмань на счеть паломинчества и какое значение придаеть она обрядамъ хаджжа, мы можемъ теперь сдълать праткое описание этихъ обычаевъ 1).

<sup>1)</sup> Правила о хаджжъ можно найти, понятно, въ богословско-юридическихъ мусульманскихъ сочиненіяхъ, но и нъкоторымъ европейцамъ, по временамъ, подъ видомъ пилигриммовъ, удавалось проникнуть на богомолье въ Мекку и Медину, и они дали намъ описаніе того, что видъли. Первымъ, кто совершилъ это опасное путешествіе, былъ І. Буркгардтъ (Burckhardt)—въ 1814—1815 г. подъ именемъ купца Ибрагима аш-Шами (онъ и похороненъ на Каирскомъ мусульманскомъ



кладбингв въ 1817 г.); описание его путешествия—Travels in Arabia, comprehending an account on these territories in Hedjez, which the Mohammedans regard as sacred (Лонд. 1829, стр. XVI+476, съ картой и четырымя планами; это ръзкое изданіе потомъ переиздавалось). Послі Буркгардта въ Мекку и Медину пробрадись другіе изв'єстные путешественняки: Р. Бертонъ (R. Burton: Personal narrative of a pilgrimage to al-Madinah and Meccah 1856 (есть хорошее новое из. 1893) и баронъ Гейнрихъ фонъ-Мальтцанъ (Meine Wallfart nach Mecca. Лейпп. 1865). Но наиболее важныя услуги науке оказаль голландскій арабисть Снукъ Хургронйе (C. Snouck Hurgronje), который жиль въ Меккъ подъ видомъ мусульманскаго ученаго шейха и сняль тамъ цълый ряль фотографій, послъ чего излаль сперва небольшія книги о мекканскомь хажжь (Het Mekkanische Feest. Гаага 1880 и др.), а потомъ (по-нъмецки, въ двухъ томахъ, съ атласомъ изъ 40 фотограф. таблицъ) - роскошное сочинение: Mekka (Гаага 1889 - 1890; 1. Die Stadt und ihre Herren, II. Aus dem heutigen Leben); kpom's toro be 1889 r. появились его Bilder aus Mekka. 18 фототипій съ объяснительнымъ текстомъ (1889 Лейденъ). Труды Снука--это все, что есть наиболе научнаго о святыхъ местахъ, но не безъ значенія остаются и новъйшія книги двухъ авторовъ. Одинъ — дюбитель, французъ Жерве Куртельмо нъ (Gervais Courtellemont) посътиль, переодътый, Мекку въ 1890 г. и издалъ небольшое "Mon voyage à la Mecque" (съ 34 рисунками и фотографіями), которое въ 1897 г. вышло третьимъ изданіемъ. Другой — образованный мусульманинъ Собхи (Soubhy)—написаль: Pélérinage à la Mecque et à Médine, précédé d'un apercu sur l'islamisme et suivi de considérations générales au point de vue sanitaire et d'un appendice sur la circoncision (Kamps 1894); здёсь важны фотографическіе снимки. На русскомъ языкіз нельзя указать чегонибудь систематическаго и строго научнаго, а изъ отдельныхъ статей (оне почти все компилятивныя и переводныя) стоить отметить дишь следующія: 1) Городъ Медина, и гробница Пророка изъ путешествія Буркхардта (Галатея 1829, ч. 3 № 14,стр. 153—160): 2) Путешествіе въ Аравію Буркхардта (Атеней 1829, ч. 3 № 8, стр. 270—263, 371—378); 3) Роскошь въ Меккъ, б) Мекка — двъ статън (С.-Петерб. Въдомости 1829 №№ 100-101); 4) Посъщеніе Мекки и Медины, съ франц. яз. (Одесскій Въстникъ 1832, № 99—101, стр. 393—404); 5) Британскій дервишъ—Erheiterungen (Подъ такимъ названіемъ описано путешествіе Ричарда Бертона, Русскій Инвадидъ 1856, № 169—170); 6) Изъ Лондона въ Мекку — путеществје Бертона (Всемірный Путешественникъ 1872 г., № 8, стр. 1—71); 7) ІІ. Пржецавскій: Очеркъ путешествія въ Мекку (съ примъчаніями редактора. Кавказъ 1868, № 43, 45 и 46; здесь между прочимъ есть очень интересная подробность о техъ насмещкахъ и гоненіяхъ, какимъ подвергаются въ Меккъ шінты-персы. 8) Въ обличительномъ дужь составлено миссіонерское сочиненіе М. Миропі ева: Религіозное и политическое значеніе хаджжа (Правосл. Собеседникъ 1877—1881, и отдёльной книжкой въ 15-мъ выпускъ Казанскаго Противомусульманскаго Сборника); 9) Путевыя замътки двухъ хаджжіевъ-хаджи И с манда изъ Коргалы Оренбургской губ., отправившагося въ Мекку въ 1751 г. черезъ Бухарію, Авганистанъ и Индію и хаджи Мохаммеда Аминя изъ Янгакишитъ Казанской губернія, отправившагося въ Мекку въ 1783 году черезъ Кавказъ, Константинополь и Египетъ (Казань 1862, 44 стр.); 10). Безусловно лучше всъхъ и научнъе всъхъ написана живая статья просвъщеннаго хаджи Салимъ-Гирея Султанова: Священная область мусульманъ въ Аравіи, изъ воспоминаній паломника (Землев'яд'вніе 1901, кн. І—ІІ, стр. 85-144, со снимками). -A. Kp.

Прежде всего, какъ только пилигримиъ дойдеть до предёловъ священной земли и очистится, онъ снимаеть съ себя обыкновенную одежду и облекается въ одежду богомольческую, или ихрамъ състоить изъ двухъ кусковъ полотна, шерстяной или бумажной матеріи; однимъ кускомъ пилигриммы обвязывають себё поясницу, а другой набрасывають на шею и на плечи такъ, чтобы часть правой руки оставалась открытой. Надёвать что-нибудь на голову запрещено; исключеніе дёлается развё для стариковъ и больныхъ, которые должны, однако, искупить это послабленіе посредствомъ подаянія. Вийсто башмаковъ нужно носить сандаліи, или хоть срёзать верхнюю часть обуви, чтобы получился родъ сандаліи. Ихрамъ у женщинъ состоить изъ плаща и покрывала.

На седьмой день мъсяца Зуль-хыджже, праздникъ открывается проповъдью, которую говорить мекканскій кадый посль полуденной молитвы и въ которой онъ напоминаетъ присутствующимъ о предстоящихъ обрядахъ. Восьмого числа отправляются въ долину Мина; туда идуть очень медленнымъ ходомъ, который длится два часа. Строго говоря, следовало бы прибыть туда къ полудню, провести такъ ночь и отправиться къ горф 'Араф'я дишь утромъ на сл'ядующій день; но такь - какь въ дорог'я ночевать трудно, то этому предписанію пе следують 1), совершають ходъ безъ остановии и тотчасъ-же направляются иъ горъ "Арафъ, находящейся въ шести часахъ ходьбы отъ Мекки. На этой-то священной горъ и въ ея длинной долинъ проводять ночь; но мало кто думаеть о снъ; люди набожные громко молятся, другіе поють веселыя пъсни или проводять время въ кофейняхъ. Великое 'Арафское священнодъйствіе состоить въ длинной проповъди, которая начинается девятаго числа въ три часа пополудни и продолжается до захода солица. Она виветь такое важное значение, что если вто-нибудь ея не слушаль, то, хоть бы онь и посетиль все святыя мъста Мекки, никониъ образомъ не можетъ предъявлять правъ на званіе «хаджи» (пилигриммъ). Проповъдникъ (обыкновенно это мекканскій кадый)

<sup>&#</sup>x27;) Ужъ и въ XII въкъ его не соблюдали, опасаясь разбойниковъ-бедуиновъ (см. Путешеств. Джобейра, стр. 172, изд. Райта). Въ XIV въкъ, наоборотъ, проводили ночь въ долинъ Мина (см. Путеш. ибнъ - Батуты, I, стр. 396 по изданію Лефремери и Сангвинетти).



читаеть свою рёчь на арабскомъ языкі, сидя верхомъ на верблюді. Каждыя четыре или пять минуть онъ останавливается и воздіваеть руки, чтобы ниспросить благословеніе съ неба; въ это время присутствующіе машуть полами своихъ богомольческихъ одеждъ и оглашають воздухъ криками: «ляббейка, Аллахюмиа, ляббейка!» Согласно предписанію закона проповідникъ долженъ выказывать явные признаки умиленія; поэтому онъ не перестаеть утирать глаза платкомъ. Присутствующіе точно также должны быть глубоко растроганы, должны сознавать себя великими грішниками и проливать обильныя слезы 1).

Когда, навонецъ, солнце заходить за горы, проповъдникъ заврываеть свою внигу, и всъ взапуски бъгуть по направлению къ Моздалифъ. Тутъ происходить невообразимо-безпорядочная сцена, такъ какъ каждый мчится изо всей силы, и караваны различныхъ странъ оспаривають честъ добъжать къ мъсту раньше всъхъ. Пъщеходы, носилии, верблюды—то и дъло сбиваются на землю; съ досады происходить потасовка; причемъ бъютъ другъ друга и палками, и оружіемъ. Ночью устранвають великольпную иллюминацію, «такъ-что представляется, будто всъ звъзды сошли съ небесь на землю» 2).

Десятаго наступаеть величайшій годовой праздникь: это «день жертвоприношеній» عبد النحر, называемый у турокь «великій Байрамь». На зарь
кадый еще разь произносить слово въ томь родь, въ какомъ онъ говориль
наканунь, только гораздо короче; затьмъ приступають къ праздничной
молитвь и, по окончаніи ея, медленно отправляются въ узкую долину
Мина, гдь находится одна деревушка. Тамъ начинають кидать камешки,



<sup>1)</sup> Въ XII въкъ это еще продълывалось; "никогда никто не видътъ, чтобы въ одянъ день проливалось столько слезъ, сколько здъсъ", говоритъ благочестивый пилигриммъ XII в. ибнъ-Джобейръ (стр. 176); но въ настоящее время этого уже нътъ. По Буркхардту, предпринимавшему путешествіе нъ нашемъ въкъ, только иностранцы, пришедшіе издалека, кричатъ и плачутъ; арабы же и турки болтаютъ, смъются, курятъ спокойно свои трубки или, передразнивая движеніями тъхъ людей, которые машутъ своими одеждами, стараются обратить священнодъйствіе въ смъ-хотворную вещь.—(А. Кр.: Вообще, можно сказать, не даромъ у разочарованныхъ пилигриммовъ сложилась пословица, что "въ святыхъ городахъ чортъ живетъ"—ій».

<sup>2)</sup> Слова ибнъ-Лжобейра.

величной съ сухой турецкій бобъ; строго говоря, слідовало бы собирать ихъ на Моздалифі; но многіе ихъ беруть въ Мині и даже, хотя законъ это запрещаеть, пускають въ ходь камешки, уже бывшіе въ употребленіи. Первые семь камешковь надо бросить въ каменный столбъ или жертвенникь, сложенный изъ неотесанныхъ камней и стоящій при вході въ долину, посреди дороги; онъ высотою въ шесть или семь футовъ; затімь бросають семь другихъ камешковъ посередині долины въ другой столбъ такого же рода и наконець еще семь—на западной окранні въ каменную стіну. Въ то же время кричать: «Во имя Бога! Богь великъ! мы кидаемъ камни, чтобы оградить себя отъ діавола и его полчищъ». Послі того начинають закалывать животныхъ, которыхъ привели, а мохамиедане всего міра приносять жертву въ тоть же моменть, въ какой бы части світа они ни находились.

Туть, собственно говоря, и конець паломнечеству; можно даже снять богомольческія одежды, облечься въ свое буднее платье и вернуться въ Мекку, чтобы совершить обходь вокругь Ка'бы; но обыкновенно пилагриммы остаются еще два дня въ долинъ Мила и, одиннадцатаго и двънадцатаго числа, опять начинають швырять камешки. Одиннадцатый день называють днемъ отдыха, а въ полдень двенадцатаго снова приходить въ Мекку. Туть пилигримиъ отправляется въ Ка'бу, которая въ тому времени попрывается новой матеріей; здёсь онъ прочитываеть вое-какія молитвы, становится напротивъ Чернаго камня, прикасается къ нему правой рукой, или причеть его, --- конечно, если давка не помъщаеть ему это сръдать, --- к начинаеть свои семь обходовъ, причемъ первые три совершаются быстрымъ шагомъ. Съ каждымъ обходомъ связаны извъстныя предписанныя молятвы, которыя пилиграмму нужно прочитать; в всякій разъ, по совершенів обхода, онъ снова прикасается въ Черному камию, или цвлуеть его. Затвиъ онъ просить себв отпущенія гръховь, отправляется и с т о я нію Авраамову, находящемуся туть же по банзости, и молится тамъ снова; оттуда онъ ндеть нь священному колодцу Замзамъ, гдв пьеть стольно воды, сколько душа приметь, или сколько ему позволить давка въ толит; наконецъ онъ быстро пробъгаеть семь разъ съ ходиа Сафа на ходиъ Марву.

Равъ это продълано, онъ совершиль уже всё церемоніи; мы ихъ, впрочемъ, передали въ общихъ чертахъ, а онъ распредълены до такихъ исторія мусульманства. Вып. П.

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

мельчайшихъ подробностей, что ръдкій пилигримиъ знаетъ ихъ вполнъ; это обстоятельство, однако, нисколько не уменьшаетъ заслуги его хожденія по святымъ мъстамъ.

Странность этихъ обрядовъ поражала даже нъкоторыхъ благочестивыхъ мусульманскихъ богословъ, которые не слишкомъ върши въ сказанія; они не могли не признать, что хожденіе вокругь храма, быстрое б'яганье межку двумя ходмами, бросаніе медкихъ камней и пр. нисколько не способствують приросту благочестія; но они извернулись язъ затрудненія, усматривая въ этихъ церемоніяхъ или знакъ божественной мудрости, недоступной для нашего слабаго пониманія, вля средство для пспытанія того, насколько чедовъкъ будеть подчиняться тамиственной и непостижимой воль Бога. Наобороть, философы мусульманскіе, достаточно смело, видели въ круговрашенін около Ка'бы символическое изображеніе теченія свётиль небесныхь 1). У насъ-европейцевъ еще не было попытовъ исторически объяснить богомольческіе обычан, в я сожалью, что, по указаннымь уже мною причинамь 1), я не имъю еще возможности высказать мое мивніе по этому предмету. Все, что я могу сказать, это-следующее: обряды хаджжа, снысль которыхъ ускользнуль даже отъ Мохаимеда и, впрочемъ, едва ли могъ быть ему извъстенъ, вовсе не нелъпы или произвольны; Агари и Исмаилу тамъ нечего дълать, равно какъ и діаволу, и названіе стояніе Аврасма, песомивнно очень древнее, основано на забавномъ, но легко объяснимомъ недоразумъніи. А остались ли бы довольны своими обрядами мусульмане, если бъ они знали по этому поводу что-нибудь побольше? Позволительно усумниться.

Мы можемъ обойти другія нравственныя обязанности, налагаемыя мусульманской религіей 3), потому что нравственность почти во всёхъ ре-

<sup>3)</sup> Восхваляется доброта и снисхожденіе, напр., къ бѣдвымъ должникамъ, вдовамъ, сиротамъ, рабамъ и т. п.; но нарушеніемъ доброты не считается самое-то рабовладѣльчество (оно послѣдовательно проходитъ по всему Корану) и месть. Правда, прощеніе много разъ рекомендуется какъ высокая добродѣтель, и напр.



<sup>1)</sup> Наиболъе вольнодумные, такіе, какъ Абуль-Аля ль-Ма'арри (973—1057), подвергали обряды хаджжа жестокинъ насмъщкамъ. Достаточно пренебреженія къ этинъ обрядамъ можно найти и у суфіевъ.— А. Кр.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) См. выпускъ I, стр. 3-4.-A. Кр.

лигіяхъ одна и та же. Есть тольно одна частная обязанность—с в я щен на я вой на,—о которой мы должны поговорить. Мивніе, котораго долго держалась объ этомъ Европа, не совсёмъ точно: Коранъ не заключаеть въ себё ни одного приназанія, которое, если внимательно слёдить за теченіемъ мыслей, предписывало бы войну противъ встах невёрныхъ. Сперва Мохаммедъ показаль себя даже черезчуръ терпимымъ, потому что допускалъ возможность спастись для всёхъ тёхъ, кто вёруеть въ Бога и въ послёдній день суда и кто соблюдаеть добродётель, какова бы ни была форма его богопочитанія. Встрёченное Мохаммедомъ противодёйствіе со стороны иновёрцевъ видомзийнило его взгляды, и тогда единственной религіей сна-

въ сурѣ XLI, 34 сказано: "Старайся дълать добро за зло, и тогда тоть, у кого была вражда съ тобою, сделается твоимъ другомъ-защитникомъ". Но въ следующемъ же стихв Мохамиедъ непосредственно продолжаеть: "Однако этого совершенства достигають только тв, которые теривливы — достигають только больше счастивицы". Въ суръ II, 173-175 предлагается виъсто кровной мести брать виру, но все таки самая месть считается деломъ нормальнымъ. Въ возареніяхъ на нравственность половую Коранъ висеть порядочное отличе отъ Евангелія. Предюбодъяніе, конечно, строго карается (напр., XXIV, 2 и сл.), но блудодъяніе, въ сущности, вовсе не воспрещено. Законныхъ женъ можно имъть не одну, а цълыхъ четыре сразу, да притомъ въ любое время можно съ женою вмигъ развестись (достаточно сказать три раза: "ты разведена"), и для законнаго разврата открывается такимъ образомъ полный просторъ. Хасанъ, сынъ халифа Алія, челов'єкъ чрезвычайно чувственный и въ то же время чрезвычайно набожный, довольствовался только четырымя законными женами, но постоянно разводился то съ тою, то съ другою и бралъ себъ новую, такъ что въ общемъ итогъ у него перебывало до семидесяти женъ, и онъ однало не считался развратникомъ. Вместо, или сверхъ четырехъ женъ позволительно иметь сколько угодно невольницъ: "тв люди, которые имъютъ общение только со своими женами и собственными невольницами-это въдь не позорно-будуть въ райскихъ садахъ почтены" (LXX, 30, 35): "дучше върующая рабыня, чъмъ свободная жена-идолопоклонница, хотя бы она вамъ нравилась и больше" (II, 220); "кто недостаточно богатъ, чтобы жениться на (свободныхъ) върующихъ женщинахъ, пусть себъ береть върующихъ рабынь" (IV, 29). Словомъ, для чувственности-въ исламъ раздолье, а если еще вепомнить тв сладострастныя картины рая, какія рисуеть Корань, то сдылется вполив яснымъ, почему христіанскіе среднев вковые обличители ислама называли его въромо верблюдовъ и жеребцовъ и почему до настоящаго времени исламъ для возвышенно-мыслящихъ людей есть грубъйшая изъ религій. На бъду для ислама, это его сладострастіе бросается різво въ глаза и заслоняеть оть наблюдателя такія положительныя качества ислама, какъ его логическую удобопонятность, отсутствіе неправдоподобныхъ, неестественныхъ върованій и т. п.—А. Кр.

сенія сділалось мусульманство <sup>1</sup>). Тімъ не меніе священная война вийняется въ обязанность только въ томъ единственномъ случай, когда враги ислама оказываются на падающими; если кто-нибудь понимаетъ предписанія Корана иначе, то виновато въ этомъ произвольное толкованіе ботослововъ <sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Не всъхъ, конечно. Срв. сочинение имама ахунда мудерриса А. Баязитова: Исламъ и прогрессъ (СПБ. 1888), главу третью: "О мнимомъ фанатизиъ нслама" (=стр. 36-56). Что и самъ Мохаммедъ имълъ въ виду войну только оборонвтельную, а не наступательную, и что онъ не предписываль обращать "людей Писанія" въ исламъ насильно, это совершенно ясно для всякаго, кто будетъ читать Моранъ безъ предубъжденія. Даже противомусульманскіе миссіонеры не навязывають Мохаммеду наступательности. См. напр., "Исламъ" І. Гаури (Hauri) въ рус. пер. (Ташкенть 1893), стр. 94; А. Агрономовъ въ своемъ, правла, ненаучномъ, "Мухаммеданскомъ ученін о войнів съ невіврными" (Казань 1874=XIV вып. Противомус. Сбор., стр. 123), принужденъ сознаться, что прямого повельнія начинать войну съ неверными у Мохаммеда найти нельзя, но можно истолковать предписанія Корана и двусмысленно. Къ сожаленію, пікола Абу-Ханифы действительно истолковала слова Корана въ смысле войны наступательной и признала насильственное обращение христіанъ и евреевъ въ исламъ за дело богоугодное. У расъ терпимыхъ по природъ (арабовъ, чистыхъ персовъ) такое толкование является непопулярнымъ, но тюркская раса, которой принадлежить руководительство теперь въ исламскомъ мір'є, отказывается отъ такого толкованія лишь тогда, когда не им'веть политеческой самостоятельности (напр., въ Россійскихъ предълахъ), а если самостоятельна, то постоянно готова навязывать исламъ своимъ слабымъ христіанскимъ подданнымъ, разъ это можетъ пройти безнаказанно. Поэтому благородныя сочиненія о терпимости къ гяурамъ передовыхъ россійскихъ тюрковъ, такихъ, какъ И. Гаспринскій (редакторъ-издатель Бахчисарайскаго "Переводчика") и петербургскій мулла Баязитовъ, надо принимать только какъ выраженіе ихъ личнаго просвъщеннаго мивнія, и не надо воображать на основанів ихъ, булто Турція придерживается техъ же воззреній. - А. Кр.



<sup>1) &</sup>quot;Люди писанія" (ахль-аль-китабъ), т.-е. послёдователи религій, обладающихъ богооткровенными книгами, могуть за извёстную подать поземельную (харадж) и подушную (джизйе) безвозбранно соблюдать свою вёру, однако съ ними дружиться не слёдуеть (сура V, 56), и вообще они должны считаться ниже мусульманъ. Пока владыками были терпимые арабы, постановленія Корана на счеть внов'єрцевъ не истолковывались общей массой въ фанатическую сторону, но, посл'є ожесточенія, выработаннаго крестовыми походами, и посл'є перехода первенствующаго м'єста въ ислам'є въ руки тупо-нетерпимой тюркской расы, положеніе инов'єрцевъ въ мусульманскихъ странахъ сд'ялалось очень тяжелымъ. См. объ этомъ особую диссертацію Вл. Гиргаса: "Права христіанъ на Восток'є по мусульманскимъ законамъ" (С.-ПБ. 1865). Очень интересна въ этомъ отношеніи безпристрастная статья Г. Чиркова: "Два любопытныхъ арабскихъ документа. Къ исторіи внутренняго быта восточныхъ христіанъ". (Юбилейный сборникъ въ честь Вс. О. Миллера, взд. Этногр. Отд'яла Имп. Общ. Любителей Естествознанія, М. 1900, стр. 254—264).—А. Кр.

Точно такимъ же опибочнымъ является мивніе, будто исламъ распространился въ мірв насильно. Политическое могущество ислама — это да; но не религія. Мы увидимъ далве, что халифы и вовсе не желали, по соображеніямъ денежнаго свойства, создавать прозелитовъ и смотрѣли съ большимъ неудовольствіемъ на обращеніе покоренныхъ народовъ.

Мохаммедъ запретиль также азартныя игры и вино. Въ данномъ случать онъ, такъ сказать, требоваль всего, чтобы добиться чего-нибудь. Арабы были больше охотники выпить и, извъстнымъ образомъ, гордились этимъ; даже между учениками Мохаммеда въ Мединть были такіе, которые ивлялись пьяными въ мечеть. Дълалось поэтому необходимымъ поставить преграду пьянству, и такъ какъ предостереженія по поводу злоупотребленія виномъ не привели ни къ какимъ посладствіямъ, то пришлось запретить его совершенно. Омаръ утвердиль это запрещеніе тъмъ, что установиль ва пьянство наказаніе плетьми. Однако особаго успъха и онъ не имълъ: съ тъхъ поръ какъ существуеть исламъ, вино всегда пили и притомъ много; только изъ уваженія къ закону этого не продълывали открыто: чтобы попить, прячутся 1).

Законы о пищ'є гораздо менёе строги, чёмъ у евреевъ. Свиное мясо, къ которому арабы чувствовали притомъ отвращеніе, было запрещено, а такъ-какъ вообще употребленіе сала въ жаркихъ странахъ производитъ ужасныя и отвратительныя болёзни, то слёдуетъ признать, что подобное запрещеніе есть одно изъ мудрыхъ предписаній въ религіяхъ Востока 2).

Что касается загробной жизни, то Коранъ самымъ положительнымъ образомъ учить о воскресеніи твль, подобно іудейству и парсизму, и говорить, что это произойдеть въ день страшнаго суда. Коранъ прибавляеть, совсёмъ какъ іудейство, что мертвые возстануть въ томъ же платьй, какое на нихъ было надёто по смерти з). Описаніе ада также лишено

<sup>3) &</sup>quot;Was allerdings nicht wunderbarer ist als in ihren Körpern" (Geiger).



<sup>1)</sup> Въ "1001 ночи" мы всегда встръчаемъ описаніе пировъ съ виномъ; любимый поэтъ арабскій Абу-Новасъ (756—810) прославился своими разнообразными пъснями въ честь вина. Все таки жаркій климатъ самъ собою не допускаетъ такого пьянства, какое бываетъ иногда у русскихъ; такъ, арабы жаркой Сирін—вовсе не любители пить.—А. Кр.

<sup>\*)</sup> Въ области предписаній полезныхъ въ гигіеническомъ отношеніи надо упомянуть еще предписанное исламомъ образаніе.—А. Кр.

оригинальности: это - подражание подражанию. Когда евреи заимствовали ученіе о загробной жизни изъ парсизма, то пе сумъли найти названія болъе подходящаго для неба, чъмъ имя «садъ» или «рай», глъ жила первая человъческая чета. Но гораздо неудачнъе они выбрали имя для ада: они его назвали ге'-хинновъ («геенна» Новаго Завъта), т.-е. долина Гинномская: такъ называлась одна долина въ окрестностихъ Герусалима, гив еврем приносили своихъ дътей въ жертву Молоху, что, впрочемъ не мъшало этой доленъ быть живопесной и плодородной. Мохаимедь запиствоваль у нихъ эти оба названія (джаннатъ и джаханномъ), равно какъ самое представленіе, какое они нибли объ адв. Какь и у раввиновъ, мусульманская превсподняя насчитываеть семь врать яли отделеній, изъ которых в каждос ваплючаеть въ себъ особый родъ мучащихся грашниковъ 1). Въ описанім рая вли неба у Мохаммеда проявилось побольше самостоятельности: въ раю-ведикольные сады, тамъ юноши подносять избраневкамъ небесное питье, душистое, но не одуряющее, тамъ ихъ услаждають хурін, т.-е. черноокія явы 2).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) По словамъ Сэля (Sale: The Koran, Preliminary discourse, стр. 77 изданія 1836), хурів заимствованы Мохаммедомъ изъ парсизма. Я бы не сталъ опровергать этого заблужденія, если бы, совсёмъ недавно, одинъ изъ нашихъ соотечественниковъ, ученый въ общемъ точный и заслуженный, не принялъ опять мивнія Сэля и не приписалъ хурій даже арабскимъ евреямъ. Поэтому я ограничусь напоминавіемъ, что Сэль въ своемъ мивній опирался на одну цитату изъ парсійской "Сад-дар" и что эта книга, переведенная Хайдомъ (Нуде), не имъетъ никакого значенія. Она была написана лишь около 1560 года и содержитъ въ себѣ много мусульманскихъ элементовъ. Поэтому "хурани бихишт" روزان به ورزان به روزان به روزان به ورزان به روزان به содержитъ въ себѣ много мусульманскихъ заементовъ. Поэтому "хурани бихишт" (хуріи рая), о которыхъ тамъ идетъ рѣчь, ничто иное, какъ хуріи мусульманскія. См. у Клейкера (Kleuker: Zend-Avesta, Anhang, I, 2, стр. 236). Итакъ нужно оставить за Мохаммедомъ ту честь, что онъ самъ создаль этихъ гурій, которыя, къ тому же, безусловно не согласуются съ парсизмомъ.—(Прим. аетора).



<sup>1)</sup> Умершій прежде всего поступаеть къ двумъ ангедамъ Монкиру и Накиру, которые ділають ему допрось, взявшивають его поступки на огромныхъ вісахъ, потомъ проводять по тонкому, какъ волосокъ, мосту "сыратъ" (собственно = "стезя"). Грішники, говорить исламское преданіе, обрываются и падають въ адъ, который простирается на семь ярусовъ въ глубину. Наказанія бывають утонченныя. Самое обычное орудіе муки—это огонь въ разныхъ его приміненіяхъ; подагается также глотать плоды особаго адскаго дерева заккумъ и другихъ; самая слабая кара—огненные башмаки. А праведники проходять по мосту въ рай.—А. Кр.

[Примъчание А. Е. Крымскаго.] Описание ран у Мохаммеда прайне чувственно и матеріально. Рай -- роскошный садъ, полный превосходныхъ плодовыхъ деревьевъ. Ихъ густая листва даеть отрадную прохладу. (Для жителя знойной, песчаной пустыни въ этомъ была особая прелесть). Подъ сънью деревъ струятся ръки-обыкновенныя в медовыя, журчать фонтаны, построены дворцы изъ драгопънныхъ кампей. Въ дворцахъ идутъ непрерывныя пиршества, на которыхъ полаются жареныя птицы и другія вкусныя кушанья. Праведники сидять, одётые въ драгоцънныя твани, въ нъжно-волнистый шелкъ, одинъ напротивъ другого, чтобы можно было любоваться нарядами. В рующія в нріятныя мужу жены будуть сопровождать своего супруга я на тотъ свътъ, хотя, конечно, и тамъ ихъ положение будетъ зависимое и второстепенное. Главная приманка рая—хуріи. Знаменитая религіозная тюркская поэма «М у х а м м е п і й е», составленная въ XV в. галдипольцемъ Языджы-оглу († 1449 или 1453), и собравшая витсть, въ главъ о рат, тъ данныя, которыя въ Коранъ разбросаны по разнымъ сурамъ, толкуеть о хуріяхъ такъ: 1)

Что за мѣста, то райскія будуть жилища. И раздолье жь тамъ будеть насчеть всякой пищи! А въ любовницы будуть даны все лишь хури, Кои блещуть сіяньемъ свѣтлѣйшей лазури. Говорять: «коль онѣ свѣтовыя созданья, Какъ возможны тогда имъ объятья, лобзанья?» Но на этоть вопросъ намъ готовъ ужъ отвѣть: Ихъ субстанція есть осязательный свѣть, Такъ что можно оть нихъ наслажденье вкушать, Цѣловать, обнимать, душу нѣгой питать. Предъ ихъ свѣжестью лицъ день горить оть стыда, Передъ ихъ свѣжестью лицъ день горить оть стыда, И не портять рожденьемъ дѣтей своихъ тѣлъ; Чувство ревности вовсе не есть ихъ удѣлъ. Вновь становятся дѣвами каждую ночь.

<sup>1)</sup> Привожу переводъ проф. В. Д. Смирнова изъ его "Очерка исторіи турецкой литературы" (въ IV т. "Всеобщ. Ист. Лит.", изд. Коршемъ и Кирпичниковымъ, стр. 465). По казанскому изданію "Мухаммедійе" 1880 г. соотв'єтствующее м'єсто текста см. на стр. 226—227.—Годъ смерти Языджы-оглу 1453 принять въ нов'єйшей History of the Ottoman poetry Э. Гибба.



Этой сладости мыслямъ постигнуть не въ мочь! По пяти сотенъ хури всёмъ будеть дано, Да такихъ, что и ста не видалъ здёсь никто! и т. д.

Хадисы, разумъется, болье Корана расцвътили всь райскія отравы. Воть, напр., что говорить Пророкь въ преданіи, которое можно найти въ внигъ, напечатанной по распоряжению Касымъ-паши, военнаго министра при хедивъ, въ Капръ 1290 г. فكاهة الازوأق من مشارع اشواق في فضائل الجهاد :(1872): шейха Махиуна аль-"Алима, стр. 49 1). Знайте, о правовърные. что даже наименъе заслуженный между вами, какъ только войдеть въ дверь рая, будеть встръчень иножествоить слугь, которые приставлены будуть для его повельній. Они ему скажуть: «Добро пожаловать! Давно ужъ пора была, чтобы нашъ госпопинъ посътиль насъ». Они разстелять передъ нимъ великолъпные ковры, на пространствъ сорока лъть ходьбы. Далье они повелуть его въ исполнискому рубину, содержащему 70 помъщений: въ наждонъпомъщения 70 беседонъ, а въ наждой беседие или брачной комнать-межеть по хурін. Ему укажуть приготовленную для него комнату и подадуть первую райскую бду, состоящую изъ разнообразныхъ и тонкихъ кушаній и поданную на 70 золотыхъ блюдахъ. А затъмъ поведуть къ хуріямъ. Онъ увидить, что каждая изъ этихъ небесныхъ прасавицъ сидить на своей постели, одътая въ 70 разнопрътныхъ одежъ. Тълосложение ихъ по того пъжно, что счаставый обладатель этехъ прелестинцъ увидитъ сивозь кожу ея ногь мозгь ея костей. Онь приблизится иъ ней и пробудеть въ ея объятіяхъ сорожь літь безъ перерыва, послъ чего перейдеть къ другому ложу и найдеть тамъ еще болъе красивую хурію.

Люди интеллигентные, со стремленіями благородными, не могуть относиться къ такимъ картинамъ безъ тягостнаго смущенія. Мистики - суфіи, которые отъ Корана очень уклонились, ръшили допустить два рая: одинъ — коранскій, предназначен-

<sup>1)</sup> Авторъ († 1893), выдающійся знатокъ арабскаго языка, составитель уважаемаго руководства по арабскому синтаксису и стилистикъ (Камръ 1302), отличался своимъ честнымъ и скромнымъ характеромъ. См. о немъ у Фанъ-Дейка въ القنوع, стр. 467 и 509. На описаніе рая, приводимов здъсь мною въ сокращенія, ужъ обратилъ вниманіе проф. І. Нофаль (Nauphal) въ Législation musulmane (Filiation et divorce), СПБ. 1893, стр. 413—415.



ный для натурь грубыхь, животныхь, а другой-често духовный, для людей мыслящихъ возвышенно. Очень трогательно это изложено въ завлючительной главъ суфійской поэмы «Распрытіе тайнъ» 'Иззеддина Мокаддасія (ум. около 1279): тамъ мистики, введенные сперва въ рай мусульманскій, съ горестью воскинцають: «Неужеля жь и въ загробной жизни, какъ на вемяв, только пьють да вдять?! Неть, за свои подвиги въ мірів мы здівсь желаемъ только Бога, желаемъ только Богомъ!». И среди мусульманскихъ богослововъ бывали попытки объяснить райскія наслажденія въ аллегорическомъ смысль, но теперь подобное толкование отвергнуто. Напримъръ. въ оффиціальномъ катехизисъ Биргело (Биркево), принятомъ въ турециихъ и нашихъ татарскихъ школахъ, мы читаемъ въ главъ V, § 7: «подобаетъ исповъдывать, что адъ и рай-подлинны и песомнънны, что они существують на самомъ дълъ». См. 19 стр. по переводу Гарсена де-Тасси (Пар. 1828) Самъ Биргели жилъ въ XVI в. (ум. 1573.)—А. Крымскій].

Хоти въ описаніи рая у Мохаммеда замічается довольно самостоятельности, но представленіе о стіні, которая отділяєть рай оть ада, опять заимствовано у евреевъ. На этомъ промежуточномъ пространствів находятся тіз люди, чьи добрыя и злыя діла при жизни были равны.

Итакъ, съ накой бы стороны мы не смотръди, намъ всегда приходится повторить то, что было сказано въ началъ этой главы: исламу недостаетъ самобытности. Но если философъ, въ поискахъ за новыми и глубокими идеями, видитъ, что по отношению иъ исламу его ожидания
обмануты, то съ другой стороны какъ разъ этотъ-то недостатокъ самобытности и это сочетание въ себъ нъсколькихъ религій для образования
одной новой содъйствовали болье, чъмъ всякая другая причина, распространению ислама. Каждый народъ халифата въ больщей или меньшей степени находилъ въ новомъ въроучение свою старую религію: прежиня въра оказывалась
не отвергнутой и не осужденной, а только видонзивненной, — поэтому всъ, у
кого не было твердаго убъжденія, могли, если того требовали ихъ мірския
выгоды, видъть въ исламъ развитіе своихъ прежнихъ принциповъ, считавшихся ими и прежде за истину. Правда, не всъ народы смотръли на дъло
такимъ образомъ. Тотъ народъ, у котораго Мохамиедъ произвель завиство-

ваній навбольше, оказался какь разь такимь, ноторый къ принятію новаго ученія быль склонень наименьше: хотя и бывали отдільные случам обращенія евреевь въ исламъ при Мохаммедь или впоследствін, но громадное большинство евреевъ осталось върнымъ Монсею, и, инъ нажется, нельзя увазать ни одной страны, все еврейское населеніе которой обратилось бы въ исламъ, -- еврейское, конечно, по происхождению. Напротивъ, обращения христіанъ были болье иногочисленны: въ Сиріи, Египть, въ съверной Африкь. въ Испаніи; дело въ томъ, что они въ исламе узнали много своихъ догматовъ и коранское ученіе о Христь вполнь совпадало съ ихъ возарьніями 1). Но важивищее изъ всвять обращений было обращение персовъ; они-то, а никакъ не арабы придали исламу кръпость и силу, а виъстъ съ тъмъ изъ ихъ же нъдръ вышли наиболъе замъчательныя секты. Мохаимедъ, конечно, не предвидълъ, какое сильное вліяніе будеть митть его ученіе на персовъ; онъ не даваль себъ отчета, что много заимствованій онъ дълаеть изъ парсизма: ему казалось, что онъ проповъдуеть идея еврейскія; онъ не зналь, что черезъ евреевъ получаеть, пожалуй, изъ вторыхъ рукъ Зендъ-Авесту, которую и переиздаеть <sup>9</sup>). А между тъмъ это было такъ. Мы слишкомъ далево уклонились бы въ сторону отъ нашего предмета, если бъ захотъли прослъдить вліяніе, произведенное парсизмомъ на евреевъ во время Вавилонсваго плененія и двухсотлетняго господства Персін надъ Іудеей. Навъ пришлось бы потолновать о происхождении Пятинникія и показать, кагь религія большинства евреевъ, еще очень далекая оть того, чъмъ она стала впослъдстви, очиствлась H воввысилась поль вліяність дашняго парсизма, бывшаго еще монотенстическимь, а не дуалистическимъ в): такою въдь была религія Кира, «пастыря поставленнаго Ісговою, исполнителя его воли, помачанника Ісговы» 4), какъ назы-



<sup>1)</sup> Это приходится сказать, конечно, о разныхъ еретикахъ, составлявшихъ главное населеніе упомянутыхъ провинцій.—А. Ер.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Новъйшая работа И. Гольдціэра: Islamisme et parsisme (Revue de l'histoire des religions, 1901, т. XEIII, янв.—февр.) отмъчаетъ, что доисламскіе арабы имъли знакомство съ парсизмомъ и непосредственное (см. особ. стр. 20—29) въ виду сношеній съ персами и вдадычества персовъ въ Йеменъ и Хиръ.—А. Ер.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это ясно вытекаетъ изъ клинообразныхъ надписей Дарія.

<sup>4)</sup> Исаія, 44, 28; 45, 1.

ваеть его еврейскій пророкь, который писаль въ конць пльненія Вавидонскаго в произведение котораго помъщено вслъдъ за книгой Исаін 1); если бъ мы произвели изследованіе, то увидели бы, что и впоследствін вліяніе религін «восточных» волхвовь» з) постоянно возрастало, такъ что Таммудъ сдълался во многихъ своихъ частяхъ почти зороастрійской книгой. Но иля нашей цели постаточно замътить, что въ Коранъ персъ находиль много существенныхъ положеній своего прежняго въроученія. Въдь тамъ онъ видбиъ своихъ Ахурамазду и Ахримана подъ именами Алдаха и Ибласа; онъ тамъ находиль сказаніе о созданіи міра въ шесть періодовъ, находиль ангеловъ и демоновъ ( = амшаспандовъ и дивовъ), слышаль ученіе о первыхъ людяхъ со всею ихъ детской невинностью и о женъ, которую Ахриманъ, принявши на себя видъ змъя, соблазныль събсть предложенный имъ плодъ; онъ въ исламъ находиль учение о воспресение мертвыхъ во плоти, доназываемое Мохаммедомъ почти также, накъ и составителемъ старинной пъсии въ 31-й главъ Буидехеща»); сообщеніе о рать, адт и мость, соединяющемь рай съ адомъ, - мость, по которому могуть пройти только души добрыхъ, а души заыхъ падають въ преисподнюю (кстати сказать, эту последнюю идею старались усмотреть въ самомъ Коранъ, но тамъ она не высказана, — она основывается на преданів). Можно было бы перечислять много другихъ върованій, общихъ исламу и парсизму.

Вотъ этотъ-то недостатокъ оригинальности и способствоваль быстрому распространению ислама и сдёлаль изъ ислама міровую религию; будь Мохаммедъ мыслителемъ болье глубовимъ и самостоятельнымъ, исламъ, вёроятно, не такъ бы легко сдёлался міровой религіей, песмотря на весь свой строго монотеистическій характеръ и свою большую простоту.

<sup>3)</sup> Такъ называется зороастрійская світско-редигіозная космографія, составденная, вівроятно, во времена Хосрова I Ануширвана (531—579).—А. Ер.



<sup>1)=</sup>Hcais, rs. 40-46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ев. Матоея, II, 1.

## О ПОСОБІЯХЪ ДЛЯ ИЗУЧЕНІЯ МУСУЛЬМАНСКАГО ПРАВА.

(Приложение от редактора).

Какъ было замъчено на стр. 4-ой, въ Воранъ наряду съ религіозными предписаніями помъщенъ рядъ такихъ, чисто практическихъ повельній в запрещеній, которыя регулирують повседневную жизнь человъка въ семьъ и внъ дома, отношенія членовъ семьи между собою, отношенія членовъ общества другь къ другу въ юридическихъ вопросахъ (напр., при судъ между собою, при дълежъ вмущества и т. п.). На основанія: а) этихъ предписаній Корана, б) хадисовъ или сонны, в) согласія старинныхъ перковныхъ авторитетовъ (иджиа الجماع) и г) заключеній по аналогія (кыяс قيا المحادة) и г) заключеній по аналогія (кыяс قيا المحادة). На основанія корана как обогословіемъ.

Отмътимъ сперва важнъйшія европейскія пособія для изученія мусульманскаго права и его исторіи:

Фанъ-денъ-Бергъ (Van den Berg): Основныя начала мусульманскаго права согласно ученю имамовъ Абу-Ханифы и Шафів, перев. проф. В. Гиргаса (СПБ. 1882); то же по франц.: Principes du droit musulman traduit du hollandais par R. de France de Tersant et Damiens (Алжиръ 1896). Изъ болъе старыхъ его же работъ одна имъла большое распространение: De contractu «do ut des» jure Mohammedano (Лейд. 1868; голл. переводъ: Over het contract al-Bai, оттискъ 1869; важиве итальян. пер.: De' contratti «do ut des» secundo il diritto musulmano, trad. con note comparative di diritto Romano ed un saggio di storia esterna del diritto musulmano — di D. Gatteschi, Александрія 1877; голландская рецензія Фета (Veth) на статью Фанденберга, отт., Z. В., 1869).

А. Каземъ-бекъ: Мюхтасаръ-юль-вигкаетъ (Казань, 1845; сама-то внига издана по-арабски, но въ общирномъ русскомъ введения Казембекъ излагаетъ основы мусульманскаго права и главнъйшие моменты его история; рецензи И. Березина—въ Журн. Мин. Нар. Просв. 1846, часть LII, стр. 151—156). Его же: статья о мусульманскомъ законовъдъния въ Journal

Asiatique 1850, t. XV. Его же: Разборъ сочиненія Н. Торнау о началахъ мусульманскаго законов'ядінія (Спб. 1850, стр. II+46).

Н. Тор на у: Изложеніе началь мусульманскаго законов'ядынія (Спб. 1850). Изъ многочисленныхъ разборовь в рецензій важныйшіє: 1) акад. Дорпа в проф. Готвальда (Кавказъ 1851, № 69); 2) особая книжка Казембека (см. выше), 3) въ Библіотек'я для Чтенія (1851, т. 107, стр. 29—36); 4) статья въ С.-Петербургскихъ В'ёдомостяхъ: Русская книга въ почет'я у нъщевъ (1853, № 121).— Его же по-нъмецки: Das moslemische Recht пасh den Queilen dargestellt (Лейпц. 1855). Его же: Мусульманское право (Спб. 1866). Его же: 0 правъ собственностя (Спб. 1882): Его же: Особенности мусульманскаго права (Спб. 92 стр.).

A. Sprenger: Eine Skizze der Entwickelungsgeschichte des muslimischen Gesetzes— въ Zeitschrift für vergleich. Rechtwissensch., т. X, стр. 1—31.

E. Sachau: Zur ältesten Geschichte des muhammedanischen Rechts— B. Sitzungsberichte der Wiener Akademie, philosophisch-historishe Classe, T. 65 (1870), crp. 699—723.

Alfr. von Kremer: глава Das Recht въ ero «Culturgeschichte des Orients unter den Chalifen (Въна 1875), т. I, стр. 470—547.

Ignaz Goldziher: Die Zähiriten (Лейпц. 1884), стр. 3—19. Его же: Muhammedanische Studien (Галле 1889), т. II.

I. Нофаль (Jos. de Nauphal): 1) Курсъ мусульманскаго права, четанный въ 1884—1885 г. въ Учебномъ Отдъленіи при Азіатскомъ Департаментъ, вып. I: 0 собственности (перев. съ франц., Спб. 1886); 2) Cours du droit musulman, I fasc., la propriété (Спб. 1886); 3) Mariage, Спб. 1893); 4) Législation musulmane: filiation et divorce (Спб. 1893).

Savvas-Pacha: Etude sur la théorie du droit musulman; l'histoire et la philosophie du droit musulman (IIap. 1892)

E. Clave I: 1) Droit musulman. Statut personnel et successions, 2 тт. (Парижъ 1894); 2) Le wakf ou habous d'après la doctrine et jurisprudence, rites hanafite et malékite, 2 тт. (Камръ 1896).

J. Keijzer: Handboek voor het Mohammedaansch regt (Гаага 1853); ero же—предисловіе къ Мавердію (Гравъ 1864).

- C. Snouck Hurgronje: Mohammedaansch recht en rechts wetenschap. Opmerkingen naar aanleiding van twee onlangs verschenen brochures van Jos. Kohler (Лейд. 1886, отт.). Ero жe: Jets over verjaring in het Mohammedaansche recht (Бат. 1897, отт.).
- Л. Исарловъ: Матеріалы для исторів мусульманскаго права (Кавказъ, 1875, №№ 54, 55, 58, 59, 62, 63, 66, 67).
- М. Тривусъ: Право мусульманъ (Энциклон. словарь Брокгауза и Эфрона, полут. 48, стр. 896—899; объ этой—въ общемъ полезной—статъъ кое-что сказано у меня ниже,—тамъ, гдъ говорится о «Гидаъ».
- A. Querry (consul de France): Droit musulman, recueil des lois, concernant les musulmans shyites (Парижъ 1872, 2 тт.). Рецензія въ «Кавказъ» 1872, № 148.

Полезными пособіями могуть служить предисловія, или вступительныя статьи и веропейским переводам сочиненій отдільных мусульманских юристовь. Таково, напримірь, введеніе Перрона и переводу маликитскаго руководства Халйля ибит-Исхака (Пар. 1855); Introduction générale Л. Остророга и переводу трактата Мавердія (Парижь 1900; самый же переводь началь выходить только съ 1901 г.), и др.

Замѣтокъ и статей частнаго характера, по отдъльнымъ юридическимъ пунктамъ, можно было бы указатъ на разныхъ языкахъ многое множество. Я ограничусь указаніемъ только русскихъ: 1) П. Л. Карасевичъ: Мусульманское право и послъдняя государственная реформа въ Турців (М. 1877, 30 стр.); —2) В. Гиргасъ: Права христіанъ на востокъ по мусульманскимъ законамъ (Спб. 1865, ПІ+107); —3) Н. Ханыковъ: Переводъ мусульманскихъ постановленій о войнъ (Кавказъ 1846, №№ 20—21); —4) М. Машановъ: Верховная власть въ исламъ (Кіевъ 1878, 26 стр.)¹); —5) М. Готовицкій: О землевладъніи на правъ оживленія по мусульманскимъ законамъ (Юридич. Въстникъ 1884, № 5 и 6, стр. 187—195); —6) Г.: О пользованіи водою по мусульманскому праву, изложено по книгъ «Гидае» (Туркестанскія Въдом., 1885, № 30); —7) Г. Арендаренко: Юридическая оцънка русскаго и мусульманскаго законоположенія о находкъ и пригульномъ скотъ (Туркест. Въдом., 1873, № 20); —8) Г.: Постановленія мусульманскаго законодательства о дольщикахъ (Туркест.

<sup>1)</sup> Кажется, оттискъ изъ Трудовъ Духовной Академіи.



Въд., 1886, NeMe 33 и 35);—9)—Блюменфельдъ: Крымско-татарское землевладъніе (Одесса 1888);—10) Н. Геренштейнъ: Поземельный вопросъ въ бывшей Батунской области (Журналъ гражд. и угол. права, 1893. жн. 9):-11) Н. Дингельштелть: Поземельныя недоразумьнія въ Туркестанъ (Въстникъ Европы, 1892, іюнь);-12) А. Л. Кунъ: Вакуфы (въ Средней Азін. Туркестанскія Вѣдом., 1872, № 21);—13) М. Ростиславовъ: Ифсколько словъ о важности вакуфиыхъ документовъ въ историческомъ отношеніи (Туркест. Въдом., 1873, № 42 и 49);—14) Х.: Вакуфы въ Ташкентв (Туркест. Ввд., 1884, № 32);—15) А. Заводовскій: Къ вопросу о вакуфныхъ документахъ (Таврич. Губ. Въдом., 1885, № 1—5);—16) (И. Гаспринскій?): Крымскіе вакуфы (Переводчикъ, 1885, № 11-12); -17) В. Ефимовъ: Замътки о мусульманскомъ насивдственномъ правъ (Юридич. Обозръніе, 1886, № 278 и 279),—18) Исманиъ-бекъ Шильянскій: Наслёдованіе гермафродитовь по мусульманскимъ законамъ (Юридическое Обозр., 1886, № 248);—19) В. Ефиновъ: О мусульманскомъ бракъ (Журналъ гражд. и уголови. права, 1883, № 4, стр. 30-33);-20) А. Осиповъ: Брачное право востока; миъніе С. М. Шпилевскаго (Извъстія Казанск. У-та, 1873, № 1, стр. 64—67);— 21) М. Машановъ: Мохаммеданскій бракъ въ сравненіи съ христіанскимъ, въ отношение вхъ вліянія на семейную в общественную жизнь человъка (Казань 1876 - Противомусульм. сборникъ, вып. Х, стр. 1-236 и придоженіе, стр. 1-109);-22) Мусульманская проституція въ Оренбургъ (Оренбург. Листовъ 1886, № 20 и 21);—23) Шейхъ Абуль-Гиасимъ аль-Мухагныгъ: Шерајуль ислямъ, или законы мусульманъ шінтскаго вероисповеданія, вып. І: о торговие и залоге (Спб. 1862, XII + 233, изд. II Отдъленія Канцелярів Его Велич.). — Большая половина перечисленных статей носить характерь или поверхностный, или любительскій; упоменать о нихъ приходится почти только потому, что онъ написаны по-русски. Однако, при умъломъ пользованів, въ нихъ можно найти очень нетересныя соображенія, наряду-понечно - съ соображеніями вовсе ненаучнаго характера; а какъ сырой матеріалъ-онъ безусловно вижють значеніе.

Чтобы ознакомиться основательно съ исламскимъ фыкхомъ (законовъдъніемъ), надо обращаться непосредственно къ сочинениямъ мусульманскихъ факыховъ (законовъдовъ). Число ихъ безкопечно <sup>1</sup>). Укажу имена только главиъйшихъ законовъдовъ, равно какъ изданія и переводы ихъ сочиненій <sup>2</sup>).

а) Ханифиты (наиболье распространенный толкь, или школа).

Абу-Ханйфа (699—767): «аль-Фыккъ аль-акбаръ» — «Высшее законовъдъніе», изд. въ Лакно (Lucknow) съ киндустанійскимъ переводомъ, 1260 г. Г. Поданность этого сочиненія, гдъ есть мъсто, направленное противъ морджитовъ, подвергается сомиънію (Хаджи-Хальфа; Kremer: Herrsch. Ideen, стр. 39—40, выноска вторая; Houtsma: Het Strijd, стр. 116).

Его учения: а) Абу-Юсофъ († 798): «Китабъ аль-хараджъ» = «Книга повемельной подати», Будакъ 1302.

б) Мохаммедъ аш-Шейбаній († 804): 1) «аль-Мабсуть» = «Пространное», не вздано; 2) «аль-Джами ас-сагы́ръ» = «Малый Сборникъ», изд. на поляхъ «Китабъ аль-хара́джъ» Абу-Юсофа, Булавъ 1302 °).

аль-Кодурій († 1036): «аль-Мохтасаръ» — «Краткое руководство», изд. Дехли 1847, Константинополь 1268 (съ коми.), 1291, Казань 1880. Изъ Кодурія отрывки о брачномъ правъ перевель на нъм. яз. G. Helms-dörfer (Франкфуртъ 1832); о священной войнъ—Э. Розенмоллеръ на лат. яз. (Апаlecta Arabica, Лейпц. 1835, ч. I; изд. съ араб. текстомъ и словарчикомъ).

Борханъ-эд-данъ 'Алій Маргинанскій († 1197): «аль-Хидайе (الهداية)» = «Руководительство», изд. (въ двухъ томахъ) въ Каль-

<sup>1)</sup> Всёхъ тёхъ, чьи сочиненія дошли до насъ, коснулся К. Броккельманнъ въ соотвётствующихъ главахъ своей Geschichte der arabischen Litteratur (Веймаръ, т. І—1898, т. ІІ, вып. 1-й, 1899). Біографическія сообщенія у Броккельманна сжаты до крайности, а часто ихъ и вовсе нётъ, но у него аккуратно перечислены всё извёстныя рукописи сочиненій каждаго автора и комментаріевъ къ нему, равно какъ указаны книги, въ которыхъ о каждомъ авторѣ можно навести всё нужныя справки. Изрёдка попадаются опечатки (напр., годъ смерти Абу-Юсофа показанъ 795).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Чтобы не затруднять типографію, не располагающую въ данный моменть нужнымъ количествомъ арабскаго шрифта, восточныя слова и имена приводятся здёсь только въ русской транскриціи, да и то, понятно, лишь посильной.

<sup>3)</sup> Можно еще назвать ихъ младшаго современника—египтянина а т-Т а х аны я († 933), который бросиль ученіе шафінта Мюзанія и перешель въ Сирім въ толкъ Абу-Ханифы. Его "Шарх ма'ані ль-афар" напеч. въ Лакно 1300—1302, а "Баян ас-сюнне"—въ Казани 1893.

нутть 1234 и (вивсть съ «Кифаей») въ Калькутть 1831—1832 <sup>1</sup>). Персидскій переводъ «Хидай» Голама Яхън (1766) напечатанъ въ Калькутть 1807; съ персидскаго сдъланъ переводъ англійскій: The Hedaya or guide, a commentary on the mussulman laws, translated by Ch. Hamilton, 4 тт., Лонд. 1791; 2-е изд. съ предисловіемъ и указателемъ Грова Гради (Grady)—Лонд. 1870, въ одномъ огромномъ томъ (780 стран.); The volumes of Hidaya, annotated by Maulawi Muh. Abdulhalim, Лакно 1894 <sup>2</sup>).—

- а) Комментарій его внука—Обейдаллаха нонъ-Мас'уда, нонъ-Садр-аш-шаріа Втораго, Махбубскаго († 1346). 4-е изд.—Лакно 1883.
- 6) Sharh-i Wiqaya ma' Hashiya Umdat-ur-Ri'aya, Commentary of Maulavi Muhammed 'Abdulhaqq on the Wiqaya, Дехан 1883.
- в) Muhammed Abdur Rahim: Sharh-i Ilyas, a commentary on the Wiqaya, Дехли 1883.
  - r) Muhammed Qamaruddin: Sharh-i Wiqaya, Дехли 1889.
- д) Садр-аш-шаріа Второй сділаль изь "Выкан" извлеченіе поль заглавіемь: "ан-Нокайе" (изд. Мирза А. Каземь-Бекъ въ Казани 1260; 2-е изд.—Лакно 1884). На эту "Нокаю" напечатаны три толкованія: 1) его сына—Махмуда ибнъ-Обейдаллаха Махбубскаго († 1344) подъ заглавіемь: "аль-Кифайе"="Достаточное толкованіе" (изд. въ Калькутть 1249, Бомбев 1280);—2) 'Абдаль-'Алія Борджандскаго († 1525; напеч. въ Лакно 1855);—3) Шямседдина Кухистанскаго († 1543) подъ заглавіемъ: "Джами" ар-ромузъ" (изд. W. Nassau Lees,— Калькутта 1858; Констант. 1289, Казань 1890).

В. "аль-Кифайе" Джеляледина ибиъ-Шямседина Хварезмійскаго Крланскаго (рукопись 1374 года)— напеч. въ Бомбей 1280 (въ 4 тт.) и 1288. Быть моисторія мусульнаества, Вып. II.

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

<sup>1)</sup> Маргинаній воспользовался "Малымъ сборникомъ" Шейбанія и "Краткимъ руководствомъ" Кодурія, слиль ихъ въ одинъ сводъ и даль этому своду заглавіе: "Бидайет-аль-мю́отаді" = "Начатки для начинающаго (изучать законов'ялѣніе)". Къ этой "Бидаѣ" самъ Маргинаній написаль обстоятельный комментарій, который-то и называется "Хидаей".—Ссылка Броккельманна (I, 376) на № 1455 библіографіи Ценкера — опечатка: надо 1435.

<sup>2)</sup> Изъ множества комментарієвъ на "Хидаю", толкованій на эти комментаріи и т. д. отмічу то, что издано: "Выкаю", "'Инаю" и "Кифаю" съ ихъ развітвленіями.

А. "аль-Выкайе". Въ XIII в. Борханеддинъ Махмудъ нонъ-Садр-аш-шаріа Первый даль свои комментаріи къ Хидав и озаглавиль ихъ: "Выкайет-ар-ривайе фі масандь аль-Хидайе" (не изд.). На этоть "Выкайетъ" изданы:

E. "аль-'Инайе". Inayah, a commentary on the Hedayah. A work of Mohammedan law, compiled by Moohummud Akmul ood-din Ibn-Moohummud Hanefi (по прозвищу аль-Бабартій, † 1384), ed. by Moonshee Ramdhun Len, with the aid of Mouluwees Hafiz Ahmad Kubeer и т. д., Калькутта 1831, 2-е изд. 1837, 3-е изд. 1840.

Съ англійскаго перевода (который, какъ сказано, сділань съ персидскаго, а не съ арабскаго) произведенъ быль, подъ редакціей бывшаго военнаго губернатора Сыръ-Дарьинской области Н. Гродекова, русскій переводъ: «Хидая, комментарій мусульманскаго права (Ташкенть 1893, 4 тт.)». Этоть переводъ быль встріченъ большимъ количествомъ рецензій (хотя въ продажу, повидимому, не поступаль);—изъ нихъ важнійшая—цілая статья М. Тривуса въ «Журналь Гражд. и Угол. Права», 1893, кн. ІХ; въ связи съ этой статьей находится его другая статья: «Право мусульмань» въ 48-иъ полутомъ «Энц. Слов.» Брокгауса и Эфрона (1898); историческую часть этой статьи рекомендовать нельзя, но изложеніе главныхъ пунктовъ мусульманскаго законовъдінія сділано въ пей живо; основано оно, кажется, исключительно на Гидаїъ.

Абуль-Баракатъ ан-Насафій († 1310): а) «Манар-альанваръ фі осуль-аль фыккъ» = «Сіяніе свъточей по поводу принциповъ законовъдънія» — издано только витеть съ комментаріями 1); б) «альвафі фі ль-фору » = «Обстоятельное сочиненіе относительно вътвей законовъдънія» (напис. въ Бохаръ въ 1275 году) и сокращеніе изъ него: «Кянз-ад-даканк» = «Сокровище тонкостей» — напеч. въ Дехли 1870, 1883, Лакно 1874, 1877, Бомбет 1883, Камрт 1309; есть много печатныхъ комментаріевъ 2). Ему же принадлежить догматическое сочиненіе «аль-

жеть, въ связи съ этимъ сочиненіемъ находятся два изданія, извъстныя инъ только по цитатамъ Ценкера (Bibliotheca Orientalis, I, № 1437 и 1439): a) The Hedayah with its commentary, called the Kifayah, a treatise on the questions of mohammedan law, published by Hukeem Moulawee Abdool Mujeed (Кальк. 1831—1832) и 6) Kifayah, a commentary on the Hedayah, a treatise on the questions of mohammedan law by Hukeem Moulawee Abdool Mujeed and other learned men of Calcutta (Кальк. 1831; 2-е изд. 1837).—Замътимъ еще:

I. "ад-Дирайе фі тахріж ахадіў аль-һидайе" ибнъ-Хажяра († 1449). Дехли 1882.

<sup>1)</sup> Изъ множества комментаріевъ на "Манаръ" напечатаны: 1) аль-Ха́скафія († 1677) съ прим'ьчаніями ибнъ-Абидина († 1837)—Константинополь 1883; 2) шейха Дживана († 1718 въ Дехли, но комментарій составленъ въ Медин'в 1694) — Калькутта 1818, Лакно 1266, Каунпоръ 1882.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ, напечатаны: 1) "Рамз аль-Хаканк" Бадреддина Махмуда 'Айвія († 1451) — Булакъ 1285, литогр. Бомбей 1302, Дехли 1884; 2) "аль-Мостахлас"— Ибрахима ибнъ-Мохаммада († 1501) — Бомбей 1882, Лакно 1884, Дехли 1884; 3) "аль-Бахр ар-ранк" Ноджейма Мысрія († 1562) — Камръ 1311, 8 тт.; 4) "Тавфік

'Омде філь-'Акандъ» = «Опора относительно Символа въры»; подъ «'Акандъ», или «Символомъ въры» разумъется сочинение другого Насафія, по имени Омара, умершаго въ 1142 году; оно направлено противъ ересей. Изданіе Кюретона: Pillar of the creed of the sunnites by Hafidh ul-dîn Abul Barakat Abd ullah Alnasafi, to which is subjoined a shorter treatise of a similar nature by Najm uldin Abu Hafs Umar Alnasafi, ed. by W. Cureton (Лонд. 1843). Переводъ Мараджи д'Оссона (Muradjea d'Osson) въ I томъ Tableau de l'empire Ottoman; по-нъм.: Türkischer Catechismus der Religion, nach dem arab. Original übersetzt und erklärt von C. H. Ziegler (Гамбургъ и Лейпцигъ 1792).

Ибрахимъ аль-Халябій († 1549): «Мольтака ль-абхарь» = «Сліяніе морей», общепринятый въ Турція сводь законов'єдінія, изд. въ Константин. 1251 (=1836), Булакі 1839, 1847, и др.; комментарій Шейха-Заде—Конст. 1240 (=1824 и 1825, 2 тт.).

б) Шафіиты (теперь въ Египть, въ иныхъ мъстахъ Кавказа).

а ш-Шафії в й (767—820). Изъего сочиненій ничто не напечатано. Его ученикъ Исмавиъ аль-Мю́заній († 877); изънего тоже ничто не напечатано.

аль-Мавердій († 1058): «аль-Ахкайть ас-солтаніййе» = «Султанскія (т. е. государственныя) правила». Сочиненіе издано Р. Энгеройъ въ Боннъ (1853) подъ латинский заглавіей»: Constitutiones politicae; восточи. изд.—Кайръ 1298. Съ 1900 г. Л. Остророгь предприняль французскій переводъ Мавердія: въ 1900 г. вышло введеніе переводчика, въ 1901-шъ г. — первый и второй выпуски перевода. Въ сочиненій аль-Мавердія обрисовано, какийъ должно бы быть государственное устройство при точнойъ соблюденій мусульманскаго права; а дъйствительность едва ли совнадала когда-либо съ начерченнымъ у Мавердія идеаломъ 1).—Ему принадлежить и сочиненіе по этикъ: «Китаб адаб ад-дюнйа ва д-дін» — Констант. 1299; Кайръ 1309, 1310 (на поляхъ, см. Orient. Bibliographie I, 4500),—

ар-Рахман" Мостафы Таія († 1778)—Канръ 1291 и (сокращенно, подъ заглавіемъ "Кянз аль байан") Канръ 1306.

<sup>&#</sup>x27;) Срв. R. Enger: De vita et scriptis Maverdii, Боннъ 1851: v. Kremer: Culturg. d. Or., т. I.

оно до сихъ поръ принято для преподаванія въ высшихъ школахъ Константинополя.

Абу-Шоджа аль-Испаханій († ок. 1106): «аль-Мохтасаръ» = «Совращенное пособіе», иначе «Гайеть аль-ихтисаръ» = «Крайній предъль совращення», издано и переведено Т. Кейверомъ, подъ заглавіємъ: Précis de la jurisprudence musulmane (Лейденъ 1859). Срв. учебнить Э. Захау: Muhammedaniches Recht nach schafiitischem Ritus (Берл. 1897) и комментарій: Баth al Qartb = La révélation de l'Omniprésent, commentaire sur le Précis de la jurisprudence musulmane d'Abou-Chodja par ibn Qasim al-Gazzi († 1512),—texte arabe publié et traduit par ordre du gouvernement néerlandais par L. W. Van-den-Berg — Лейд. 1895 1); Кайръ, 1285, 1289,1319; съ толкованіями Ибрахама аль-Баджурія († 1844), которыми общирно воспользовался Захау для своего изложенія, —Булакъ 1272, 1305, 1307. Другой комментарій на Абу-Шоджа — Убрайнія на этотъ комментарій — Солеймана аль-Баджирмія, Булакъ 1284, Кайръ 1310. Третій комментарій — Мохаммеда ан-Нававія аль-Джавія (ХІХ в.), Кайръ 1310.

ан-Нававій Абу-Закарія Яхъя (1233—1278): а); «Миньадж ат-талибін»—Le guide des zélés croyants, manuel de jurisprudence musulmane selon le rite de Châfi'i, texte arabe, publié par ordre du gouvernement avec traduction et annotations par L. W. Van den Berg, 3 тт., Батавія 1882—1884, Канръ 1305, 1308; срв. Захау: Мин. Recht, стр. XXII. До пасъ дошля 31 комментарій <sup>2</sup>), 2 извлеченія <sup>3</sup>) и 3 стихотворныхъ обработки.—б) Не менъе комментировалась «Кита́б аль-арба'йн»—«Книга сорока [двухъ] преданій», отдъльно впрочемъ до сихъ поръ не напечатанная <sup>4</sup>). Отмътимъ н

<sup>1)</sup> Срв. И. Гольдціэра въ Zeitschr. d. D. Morg. Ges., т. L, стр. 313.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напечатаны изъ комментаріевъ на "Минхаджъ": 1) Мохаммада Махалія († 1400) съ поясненіями Кальюбія и Бороллосія, 4 тт., Камръ 1306; 2) Мохаммада Шярбинія († 1569) — Камръ 1308, 4 тт.

<sup>3)</sup> Одно изъ нихъ: "Манхадж ат-толлаб" Закярти Ансарія († 1520) витетт съ поясненіями самого составителя (Фатх аль-ваххаб") напеч. въ Булакъ 1285; съ поясненіями Солеймана Джямали († 1789)—Камръ 1305; поясненія Солеймана Балжирмія († 1806)—Булакъ 1309).

<sup>4)</sup> Изъ комментарієвъ на "Арба'ін"—а) Ахмада ибнъ-Хиджазія Фашанія (1570) нашеч. въ Капръ 1278, 1299, 1303, 1305, 1310;—б) Ибрахима ибнъ-Мар'ыя Шябрахи́тыя (1694)—напеч. въ Капръ 1307;—в) 'Абдаллаха Набравыя (1839)—Капръ 1291.

прочія изданныя сочиненія На́вавія: в) Толкованія на «Сахых» Мю́слима— 5 тт., Капръ, 1283, Дехли 1302;—г) «Tahsi6 аль-асма» — Biographical Dictionary of illustrious men chiefly at the beginning of islamism, ed. by F. Wüstenfeld, Гётт. 1842—1847; д) по коранскому чтенію: «ат-Тибйан фі адаб хамалят аль-Коран»—изд. на поляхъ въ Канръ (см. Orient. Bibliographie, годъ IV, № 5216); е) о благочестін: «Хыльйет аль-абрар ва ши'ар аль-ахйар», иначе «Азкар ан-Нававы»—Канръ 1306.

Можно пожальть, что до сихъ поръ ничто не издано изъ законовъдныхъ сочинений шафинта а с-Союты и († 1505), извъстнаго разносторонняго ученаго, въ томъ числъ и его руководство по юриспруденции: «аль-Ашбай ва и-назамр» (см. Zeitschr. d. Deutsch. Morg. Gesellsch., т. XXXII = 1878, 5—7).

## в) Маликиты (въ съв. Африкъ, прежде и въ Испаніи).

Маликъ вбиъ-Анасъ (715—795): «аль-Моватта» = «Торная тропа», Дехли 1216, Лахоръ 1889, Тунисъ 1863, Капръ 1280 (4 тт., съ коми.); другая редакція — Лузіана 1291, 1292, Лакно 1297; срв. вып. І, сгр. 103 и 133.

Ero ученикъ— 'Абдаррахманъ ибнъ-аль-Касымъ († 806). Ero «аль-Модавване» = «Сводъ» не изданъ. Срв. Vincent: Etudes sur la loi musulmane, 38—40.

'Обейдаллахъ и б нъ-А б й-З е й дъ аль-К а й раваній (928—996): «ар-Рисале» — «Трактать», — руководство по маликитскому праву. Это руководство снабдиль поясненіями Шавилій († 1532), а на нихъ даль толкованія 'Алій 'Адавый — Камръ 1864, 1305, 1309.

Халйль-и бил-Исханъ аль-Джондій († 1365): «аль-Мохтасарь» = «Сопращенное пособіе». Изд. въ Фесъ 1300, Капръ 1309, Константинъ 1878, переведено на французскій языкъ Перрономъ: Précis de la jurisprudence musulmane, 1-е изд. въ Exploration scientifique de l'Algérie, Sciences histor. et géogr., t. X—XVI, Пар. 1848—1852, 2-ое изд. Пар. 1877. Пособіе для пользованія—Е. Fagnan: Concordances (указатель) du manuel de droit de Sidi Khalil, Алжиръ 1889. Комментарія: а) Абу-Абдаллаха аль-Харашія († 1689)—Булакъ 1299, Капръ 1306—1307 (5 тт., съ примъчаніями Алія 'Адавія † 1775,—на поляхъ);—б) Ахмада ад-Дардфра

- († 1786) Булавъ 1282; толкованія на него Мохаммада ад-Дасўвыя († 1815) 4 тт., Канръ 1305, 1309, 1310; в) Мохаммада 'Алёша († 1882) 4 тт., Булавъ (года не знаю).
  - г) Ханбалиты (прежд. въ Иракъ, теперь вое-гаъ въ Аравів).

Ибнъ-Ханбаль (780—855): «аль-Мюснадъ», Камръ 1311 (6 тт.) <sup>1</sup>). аль-Хыравый († 945): «аль-Мохтасаръ»—не напеч., равно вакъ и комментарій на него ибнъ-Кодамы († 1223).

д) Юристы неопредъленных или ръдких школь:

Яхъя вбиъ- $\overline{A}$ дамъ († 818): «Китабъ аль-хараджъ» — Livre de l'impôt foncier, éd. Juynboll, Лейденъ 1896. Безъ опредъленной школы.

Даўдъ а з-Захирій Испаханскій († 883) — сочиненія его не дошлв, но его идем очень были распространены въ Испанів <sup>2</sup>).

ат-Табарій (838—923, извъстный историкъ),—изъ спеціально юридическихъ сочиненій ничто не издано; колоссальный комментарій на Коранъ печатается теперь въ Египтъ.

А. Крымский.

2) I. Goldziher: Die Zähiriten, Jehnu. 1884.



<sup>1)</sup> Срв. статью Гольдціэра въ Zeitschr. d. D. Morg. Ges., т. L, стр. 465-506.

## Идеалы старо-арабскіе ("морувве" = доблесть) и идеалы Мохаммеда ("дін" = въра).

Игната Гольдціара <sup>1</sup>).

1. (стр. 40 — 44). По арабамъ юга и съверныхъ окраинъ нельзя судить о религіозномъ настроеніи арабовъ внутренней Аравіи. — Обитатели внутренней Аравіи погружены въ интересы мірскіе и совершенно равнодушны къ религіознымъ вопросамъ и богопочитанію. — Даже у А'ши и Лябида религія — элементъ наносный. — Противоположность южанъ въ этомъ отношеніи (развитая религіозная терминологія, благодарственные памятники). — Съверный арабъ задумывается только о "манаяхъ" и знаетъ культъ предковъ. — Въ 'Ясрибъ — вліяніе южанъ; но для прочихъ мъстъ Аравіи религіозныя идеи Мохаммсда были непріятной и чуждой новинкой.

II. (45 — 50). Ужъ одна личность Мохаммеда не совпадала съ бедуинскими понятіями о корошемъ шейхъ.—Пророческое достоинство могло бы быть оцънено развъ какъ полезное умѣнье предсказывать будущее (вопросъ о беременной веролюдицъ). — Образцовыхъ людей арабъ склоненъ искать только въ своемъ племени (Абу-Раби, по Мобарраду). — Исламскій осѣдлый образъ жизни невыносимъ для пастуховъ - верблюжатниковъ. — Благо и благовъствованіе разумѣлось бедуинами только въ смыслѣ матеріальномъ (найти заблудившагося верблюда, жить въ довольствъ), а отвлеченное спасеніе души и отпущеніе грѣховъ было для нихъ и непонятно, и неивтересно. — Недаромъ въ исламѣ замѣтна антинатія къ кочевымъ бедуинамъ.

III. (50—54). Исламскій идеаль доблести ("д'я") представлядся бедунну глубочайшимь паденіемь и полнымь отрицаніемь его "моруввы". (Стихи жены ибнъМярдаса, въ "Агани).— Новое учевіе ополчалось противь общепризнаннаго критерія: ссылокь на старину (Корань о прежнихь пророкахь) и противь прославленныхь обычаевь благородныхь предковь.— Жалоба корейшитовь Абу-Талибу.—

Языческое стихотвореніе Ка"ба ибнъ-Зохейра къ своему брату.

IV. (54—63). Неуспъхи христіанства въ Аравіи показывали еще до временъ Мохаммеда несклонность арабовъ къ ученію о кротости и прощеніи. — Староарабская морувве состояла въ беззавътной върности своему племени, семейнымъ узамъ и гостепріимству и въ долгъ кровной мести (срв. мораль египтянъ, грековъ); стихи 'Амра ибнъ-Кольсума, Зохейра и др. — Исламскій "дін" осуждаетъ месть и не считаетъ прощенія за трусость и позоръ.

<sup>&#</sup>x27;) Вступительная статья И. Гольдціэра къ его "Muhammedanische Studien" (Галле 1890, т. I, стр. 1—34). Рец. Нельдеке въ Wiener Zeitschr. f. die K. des Morg.—А. Кр.



У. (63—79). — Арабскому духу независимости непріятны были даже тѣ немногочисленныя ограниченія, которыя желаль ввести Мохаммедь въ отношенія половыя. (Слова Кирваща Окайльскаго въ У в. хижры, женатаго на двухь сестрахъ). — Постоянное пьянство признавалось и до ислама за дѣло непохвальное, но вообще вино считалось источникомъ благородства (моаллаки; стихи Хассана ибнъ-Табита при завоеваніи Мекки), и Мохаммедово запрещеніе пить вино пряко шло въ разрѣзъ съ духомъ націи. — Разсказъ, вложенный въ уста Хассана объ измѣнившемся дѣйствіи вина. — Сознательное сопротивленіе запрету у поэта Абу-Мыхджана; случаи отпаденія отъ ислама въ христіанство (по "Агани") изъ нежеланія подчиниться запрету. — Прославленіе вина въ послѣдующей арабской поэзін: Абу-Новасъ. — Разсказъ "Агани" объ 'Амрѣ мбнъ-Ма'дикярибѣ и 'Ойейнѣ. — Насмѣшки поэтовъ надъ ханжами (винная пѣснь омейяда "Адама).

VI. (80—86). Модитва въ доисламской арабской религіи была мало употребительна, и извъстны были преимущественно заговоры съ хлопаньемъ въ дадоши и заклинанія (напр., نال الاستقان по Джахызу).—Мусульманская модитва ("садат", христ.) представлялась тягостной (старинный хадисъ о ея введеніи во время вознесенія Мохаммеда на небо), унизительной (слова сакыфитовъ) и смъхотворной (такъчто для ея совершенія приходилось скрываться въ ущельяхъ подъ Меккой).—Даръ Мосейлимы тамимійцамъ; аналогичныя черты изъ быта карматовъ (дяхса) и, еще раньше, хариджитовъ (бесъда полководца-Обейды съ двумя ратниками о Коранъ и стихахъ).—Отвращеніе у бедуиновъ къ молитвъ до позднъйшихъ временъ.

I.

Напрасной была бы попытка дать такую характеристику религіознаго состоянія арабовъ до распространенія ислама, которая была бы примънима ко всъмъ арабамъ. Сравнивая то религіозное состояніе, которое мы знаемъ изъ дошедшихъ до насъ остатковъ поэзіи древне-арабской, съ тъми, отчасти противоръчащими другь другу 1) свъдъніями, какія мы почерпаемъ про религіозную жизнь и религіозные обряды арабовъязычниковъ изъ историковъ не арабскихъ, мы поневолъ должны укръпиться въ мысли, что было бы ошибкой обобщать частныя мъстныя явленія въ этой обширной области. Религіозныя воззрънія арабскихъ племенъ и общинъ были, безъ сомнънія, различны въ разныхъ географическихъ кругахъ распространенія этого народа. — А ужъ во всякомъ случаъ, была бы

<sup>1)</sup> Для примъра достаточно сравнить Narrationes св. Нила (нач. V стол.) съ сообщеніемъ Антонина Мартира, который наблюдаль арабовъ Синайскаго полуострова въ 570 году. Первый изъ нихъ утверждаетъ (изд. Migne, Patrologia Graeca, т. LXXIX, стр. 612 и сл.), что у арабовъ совсъмъ нътъ идоловъ, второй же говоритъ (Perambulatio locorum sanctorum, изд. Тоблеръ, гл. 38, стр. 113) о мраморномъ, бъломъ, какъ снътъ, идолъ, въ честь котораго совершаются большія празлнества, и сообщаетъ басню о мъняющемся цвътъ этого идела.

слишкомъ неудачной попытка, если-бы мы вздумали искать въ религіозной жизни первобытныхъ племенъ Аравіи центральной—отраженіе той-же жизни, какая сложилась подъ вліяніемъ высокой культуры у окраинныхъ арабовъсъверянъ, искони заселившихъ Петру, Сирію и Месопотамію. Въдь въ тъхъ цвътущихъ городахъ, которые лежали посреди названныхъ областей и торговые обороты которыхъ ставили ихъ въ связь съ болье цивилизованнымъ міромъ, чувствовалось также и религіозное вліяніе этой связи, и развъ ужъ оттуда кое-что проникло и къ върварамъ пустыни.

Если мы здёсь говоримъ объ арабахъ, то оставляемъ въ сторонѣ болъе развитыя формы жизни арабовъ съверныхъ окраинъ, равно какъ и древнюю культуру Аравіи южной, и обращаемъ свое вниманіе исключительно на обитателей Аравіи центральной, которые, пожалуй, выселялись и въ съверную область,—словомъ—преимущественно на тъ племена, изъ которыхъ выходили древне арабскіе поэты 1); изъ ихъ-то мощныхъ стихотвореній мы, большею частью, и познаемъ міровоззрѣніе этой группы арабовъ.

Надо сознаться, что, хотя эти произведенія старо-арабскаго духа, существенно повліять на который Мохаммедъ считаль своею задачей, становятся въ настоящее время, пожалуй, все болье и болье доступными для насъ благодаря основательнымъ филологическимъ изысканіямъ, но все-же, въ дъль выясненія вопроса религіознаго, они насъ оставляють неудовлетворенными. Не будеть ошибкой — дълать то заключеніе, которое сдълаль Дози 3). Это заключеніе (съ которымъ теперь соглашаются менье охотно, чъмъ прежде) слъдующее: недостатокъ явныхъ слъдовъ сколько - нибудь глубокаго религіознаго настроенія въ поэзіи арабовъ язычниковъ и религіозная сухость этой реалистической поэзіи служить доказательствомъ, что (въ чемъ бы ни состояли основы религіи старыхъ арабовъ) она въ общемъ, по крайней мъръ въ то время, когда слагались извъстныя намъ довсламскія произведенія (т. е. незадолго до Мохаммеда), не имъла существеннаго значенія въ жизни араба, такъ-какъ онъ быль погруженъ исключительно въ интересы мірскіе: въ битвы, вино, игры и любовь 3).

<sup>3)</sup> Этотъ выводъ не теряетъ своего значенія даже въ томъ случать, если бы простое голословное упоминаніе именъ языческихъ боговъ находилось въ доис-



<sup>1)</sup> Срв. Нёльдеке: Die Semitischen Sprachen, стр. 46. (Русская обработка этого сочиненія— А. Крымскаго—печатается въ серін изданій Лаз. Инст. Вост. яз., вып. V).

<sup>2)</sup> Geschichte der Mauren in Spanien, I, 15. (См. у насъ вып. I, стр. 11 и 9. — А. Кр.).

Отдальныя выдающіяся личности имали, конечно, болье глубокія религіозныя убъжденія; такія убъжденія были почерпнуты ими не изъ національнаго духа, а изъ ихъ особыхъ отношеній съ другими людьми. Это были люди, которые многое улавливали во время своихъ путешествій на стверь и на югь; для примъра вспомнимъ только, какъ много пространствоваль одинъ изъ последнихъ представителей такихъ людей — аль-А'ша — "У і і); но даже и у нихъ усвоенныя ими религіозныя иден не представляются органическими элементами ихъ внутренней жизни. Онт, какъ можно это наблюдать у поэта Лябода, производить впечатленіе совершенно механическаго набора фразъ 2), лишенныхъ осповной глубины, которая имъла бы непосредственное вліяніе на все міровоззртніе ихъ авторовъ; ихъ міровоззртніе, несмотря на нъкоторыя набожныя блестки, въсущности, стоитъ на уровнть обычной древне-арабской жизни.

Совствъ инымъ было то религіозное чувство, которое сивозить въ памятникахъ другихъ арабскихъ круговъ, напр. въ произведеніяхъ, идущихъ изъ культурной области ю ж н о-арабской. Въ последнихъ произведеніяхъ нельзя не замътить господства религіознаго настроенія; и, при сопоставленіи съ пими, отсутствіе религіознаго чувства у арабскихъ племенъ, живущихъ поствернъе, тъмъ болте бросается въ глаза. Самый языкъ южныхъ арабовъ заключаеть въ себть болте изобильную религіозную терминологію, чти скудный въ этомъ отношеніи, хотя въ другихъ отношеніяхъ очень богатый, языкъ арабовъ ствер-

<sup>2)</sup> Въ этомъ можно убъдиться, прочитавши обзоръ содержанія Іябидова Дивана въ сочиненіи Кремера о немъ (Sitzungsberichte der Kais. Akademie der WW., phil. hist. Cl. XCVIII—1881—стр. 555 и сл.).



ламскихъ стихотвореніяхъ и чаще, чёмъ мы встрёчаемъ это въ ихъ нынёшнемъ видѣ (Нёдьдске, Beiträge zur Kenntntss der Poesie der alten Araber, стр. IX, примёч. 2). Кстати: къ общензвъстнымъ примёрамъ, которые доказываютъ, что въ мусульманскую пору, по религіознымъ соображеніямъ, бывали удаляемы слёды языческой эпохи изъ остатковъ доисламской поэзіи, мы прибавимъ еще одинъ примеръ. Зейдъ аль-Хейль упоминаетъ въ одномъ стихотвореніи имя аздскаго идола "Анма (Якутъ III, стр. 17); но позже не было допущено упоминаніе объ этомъ идолё, и фразу: "дя, ва 'Анмъ" (нётъ, клянусь Анмомъ) передёлали на: "валь 'аманмъ". Агана, т. XVI, стр. 57, 2 снизу.

<sup>1)</sup> Торбеке, Morgenländische Forschungen, стр. 235 и Якутъ III, стр. 86, 16.

ныхъ 1). Какой-нибудь южно-арабскій князь выражаеть въ своихъ посвятительных написяхь благодарность богамь, которые даровали ему побъду надъ его врагами, --- а вонны воздвигають благодарственные памятники своему божественному покровителю «88 то, что онъ ихъ осчастливилъ достаточнымъ количествомъ избитыхъ враговъ, и для того, чтобы онъ продолжаль доставлять имъ побычу», приносять благодарность также за то, что божество вывело ихъ невредимыми изъ военныхъ набъговъ. Словомъ, въ дошедшихъ до насъ цамятникахъ изъ Аравіи южной з) основнымъ тономъ является покорно-благодарственное чувство къ богамъ 3). Волиъ же центральной Аравія хвалится своими геройскими подвигами и храбростью своихъ сотоварищей; ему даже на умъ не придетъ приносить за свои успъхи благодарность высшимъ силамъ, хотя у него не совстмъ исключено сознаніе, что опъ существують. Лишь мысль о неизбъжности смерти, результать ежедневнаго опыта, передъ которымъ онъ не можеть остаться безчувственнымъ, внушаеть ему иногда невеселую мысль о «Манайа» سنون «Манушаеть ему иногда невеселую мысль о «Манайа» بنايا т. е. о роковыхъ силахъ, которыя, дъйствуя совстиъ слъпо, сами не зная зачъмъ 3) и, въ то же время, неизбъжно, могутъ разрушить однако всь мечты спертнаго в). Но если арабъ счастливъ, то отъ этого увеличивается его эгонямъ, подымается его самомивніе, и у него меньше всего бываеть тогда силонности из подъему религіознаго чувства. Только тв жизненцые моменты, какіе находятся въ связи съ родовымъ устройствомъ,

<sup>1)</sup> Halévy, Journal Asiat. 1872, I, стр. 544. Изъ религіозной номенклатуры южныхъ арабовъ кое-что усвоено было и арабами съверными.

<sup>2)</sup> См., напр., Мордтманнъ и Мюллеръ: Sabäische Denkmäler, стр. 29 и др.

<sup>3)</sup> Прекраснымъ образцомъ въ числъ многихъ, которые можно было бы привести, служитъ надпись, изд. у Озіандра, ном. 4,—см. Prideaux въ Transactions of Soc. Bibl. Arch. V (1877), стр. 409.

<sup>4)</sup> Сюда же относится, въроятно, и "Манаватъ"; Манаватъ упоминаетъ П. Элій Теимъ въ латинской надписи найденной въ Varhely (въ Венгріп) и изданной проф. Тормою въ Archaeolog. epigr Mittheilungen aus Oesterreich (Въна 1882), VI, стр. 110.

<sup>5)</sup> Моаллака Зохейра, стихъ 49.

<sup>6)</sup> Насколько личными представляль себѣ арабъ "Манайа"—это можно видъть еще въ мусульманскія времена у поэта Фараздака (см. Диванъ, изд. Boucher, стр. 12). О "Манайа" говоритъ В. Л. Шрамейеръ въ своей диссертаціи: Ueber den Fatalismus der Araber, Bonn 1881.

породили накоторое дайствительно религіозное благочестіє ва душа-арабаязычника 1), и оттуда выработалось начто ва рода повлоненія предкама; равныма образома, главнайшія требованія арабской нравственности находятся ва связи са родовыми обычании, которые упорядочили общественную жизнь.

Следы проявленія чувства религіознаго, коть в редкіє, не могуть не объясняться тъмъ вліяніемъ, которое распространяла южная Аравія на болье съверныя части края <sup>2</sup>). Въ Ясрибъ, гдъ жили племена выходцевъ съ юга, образъ мыслей отличался направленіемъ, довольно доступнымъ для религіозныхъ стремленій, и это, замітимъ, благопріятствовало тамъ успіху Моханмеда 3). Въ общемъ, однако, Мохаммедъ не могь оживать оть своихъ соотечественниковъ много такихъ моментовъ, которые содъйствовали бы успъху его ученія среди нехъ. То, что онъ вводиль, было прямой противоположностью ихъ возэръніямъ на жизнь, ихъ идеаламъ и традиціямъ ихъ предковъ. Вотъ почему Пророкъ со всъхъ сторонъ встръчаль яркое противодъйствіе. И противились язычники не столько сокрушению идоловъ, сколько тому набожному образу мыслей, который хотыли въ нихъ виждрить: имъ внушалось, что жизнь человъка должна быть проникнута мыслыю о Богъ, о Его всемогущемъ предопредъдения воздаяния, имъ предписывалась молитва, пость и воздержаніе отъ очень желательныхъ наслажденій; наконецъ, отъ нахъ требовались, во ими Бога, пожертвованія деньгами и имуществомъ. При этомъ многое, что до сихъ поръ у нихъ считалось за высшую доблесть, они должны были отнынъ считать за варварство (джайль جهل и должны были признавать своимъ верховнымъ главой такого человъка, притязанія котораго на это высокое положение звучали совству странно и непонятно для ихъ ушей и такъ существенно разногласили съ понятіями, составлявшими основу ихъ славы и славы ихъ предковъ.

<sup>3)</sup> Относительно тёхъ благопріятныхъ обстоятельствъ, которыя способствовали успѣху Мохаммеда въ Мединѣ, см. статью Снука Хургронье (Snouck Hourgronje) въ журналѣ De Gids 1836, № 5. (De Islam, отдъльный оттискъ, стр. 32).



<sup>1)</sup> Относящіяся сюда данныя освъщены Робертсономъ Смитомъ въ Kinship and marriage in early Arabia.

<sup>2)</sup> Cps. Journal Asiat. 1883, II, crp. 267.

II.

Прежде всего, есля даже оставить въ сторонъ содержание и направденіе проповіди Мохаммеда, -- самая дичность Пророка мало могла внушать уваженія тыть людять, удивленіе я уваженіе которыхь вызывались мощными личностими совершенно другого типа, чемъ «Посланнить Божій». Онъ даже среди собственныхъ согражданъ занималъ совствиъ незначительное положение. Ванить же образомъ призывъ подобнаго человъка могъ привлечь ир нему добровольныхъ последователей между необузданными племенами пустыни? Ужъ одна личность городского жителя — а вёдь такимъ быль Мохамиедь-должна была ихь отталинвать. Бедуниь не находиль въ характеръ Мохаимеда тъхъ высокихъ начествъ, которыя, по митию подобныхъ лювей, необходимы для хорошаго шейха. Мохаммедъ, который кой-кому нзъ невърующихъ горожанъ могъ еще внушать уважение бесъдами объ отвлеченныхъ предметахъ, вовсе ужъ не являлся авторитетомъ въ глазахъ сына пустыни. Тотъ не находиль въ Мохамиедъ начего достойнаго уваженія, потому-что совстив не понималь, какь человткь можеть быть посланникомъ Божьимъ.

Это отношеніе въ Мохаммеду вы можемъ понять изъ нѣкоторыхъ разскавовъ, возникшихъ попозже, но основанныхъ на знаніи бедуннскаго характера. На пути въ Мекку толпа послѣдователей Пророка встрѣтила араба-кочевника и потребовала отъ него кое-какихъ справокъ. Чтобы придать своимъ разспросамъ больше вѣса, спутники Мохаммеда сообщяли бедунну, что среди нихъ находится «Посланникъ Божій». — «Если ты посланникъ Божій», обратился тогда бедуннъ къ Мохаммеду, «то скажи миѣ, что находится въ утробѣ воть этой верблюдицы 1)». Только тоть человѣкъ, который былъ бы въ состояніи удовлетворить его желаніе и дать предсказанія такого рода, могъ бы внушить ему уваженіе. Проповѣдь о страшномъ судѣ, о Божіей волѣ и другихъ сверхъестественныхъ матеріяхъ не производила впечатлѣнія на сына пустыни. Вдобавокъ, каждое арабское племя слишкомъ было проникнуто восторгомъ къ самому себѣ, чтобы его члены согла-



<sup>1)</sup> Ибнъ-Хишамъ, стр. 433.

сились признать «лучшимъ изъ людей» того человъка, который не слишкомъ могъ похвалиться доблестими, считавшимися у арабовъ за идеалъ совершенства. Образцоваго человъка арабъ искалъ прежде всего въ своемъ собственномъ племени, между героями своего прошлаго и настоящаго. Абу-Рабі, — лаъ племени Ганійцевъ—говорить даже во второй половинъ перваго стольтія хижры: «Превосходнійшіе между людьки—это арабы, превосходнійшіе между арабами—племена модарскія, между модарскими—кайситы, между кайситскими—кольно Ясоръ, въ кольні Ясоръ—родъ Ганій, въ роду Ганієвъ я лично превосхожу всіхъ. Слідовательно, я м есть превосходнійшій изъ всіхъ людей. 1). А что могли думать предки такихъ людей въ эпоху появленія Мохаммеда!

Мохаммедъ жалуется въ свояхъ откровеніяхъ на тѣ трудности, которыми сопровождалось обращеніе обятателей пустыни въ исламъ. «Арабы, обятатели пустыни—сильнѣе въ своемъ невѣрім и лицемѣрім (чѣмъ арабыгорожане) и болѣе ихъ расположены совсѣмъ не знать тѣхъ законовъ, которые открылъ Богъ своямъ пророкамъ. Среди этяхъ арабовъ есть и такіе, которые на жертвуемое ими (для религіозныхъ цѣлей) смотрятъ, какъ на принудительный поборъ, и ждутъ лишь перемѣны обстоятельствъ» 2).

Безъ сомнънія, попадаются, какъ это видно изъ слъдующаго стиха, извъстныя исключенія, — вменно попадаются и върующіе бедунны, которые охотно жертвують деньги на цъли Мохаммеда и видять въ этомъ средство стать поближе къ Богу, но такихъ—меньшинство. И даже среди этихъ върующихъ есть такіе, которые признають въру лишь съ внъшней стороны, въ душть же не чувствують никакого влеченія къ нравственнымъ требованіямъ ислама и къ его догматамъ в не обнаруживають расположенія къ тому, что понималъ Мохаммедъ подъ исламомъ («подчиненіе Богу») и чему училъ в). Нъкоторыя данныя, сохранившіяся въ преданіяхъ, еще ближе уясняють отношеніе бедунновъ къ религіи. «Невъжество и упорство являются отличительными чертами этихъ обитателей шатровъ изъ племенъ Раб'я и Модаръ, этихъ прикуновъ (фаддадинъ в поторые погоняють

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) аль-Мобаррадъ, стр. 352.

<sup>2)</sup> Коранъ, сура IX, стихъ 98-99.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, XLVIII, 11.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, XLIX, 14.

верблюдовъ й телять (букв. «находятся при корняхъ хвостовъ своихъ верблюдовъ и телятъ» 1). Всегда приходится ставить имъ въ вину грубость н непочтительность въ обращения съ Пророкомъ 2). Легко понять, что даже ть изъ нихъ, которые приняли исламъ, неохотно оставались пои Мохаммедь, потому-что городская жизнь имъ не нравилась; они возвращались въ пустыню, какъ только Пророкъ не выказываль желанія освободить вхъ отъ взятыхъ ими на себя обязательствъ 3). Насколько мало они отръшались отъ своей бедуниской натуры, видно изъ примъра тъхъ новообращенныхъ мусульманъ, язъ племенъ Окль и Орейне, которые, поживъ нъкоторое время при Мохаммедъ, сказали ему: «Мы-люди, привыкшие въ вымени верблюдицъ, мы не пахари, намъ въ Мединъ не удобно, и жить здъсь не нравится». Пророкъ подариль имъ стадо, предоставиль въ ихъ распоряжение пастуха и разръшиль повинуть Медину, чтобы они снова могли предаться своему привычному образу жизни. Но едва они пришли въ Харру, какъ вернулись въ старому невърію, затъмъ убили пастуха, а стало угнали съ собою дальше. Ихъ постигло со стороны Пророка страшное мшеніе 4).

Однажды, — такъ говорятъ преданіе, — Пророкъ сказалъ своимъ сотоварящамъ: «Кто вскарабкается вотъ на тотъ горный обрывъ, именно на обрывъ Мораръ при Ходейбія, тому отпустятся его грѣхи, какъ они были отпущены сынамъ Израиля». Всадники изъ племени Хазраджей первые взялись исполнить эту задачу, а остальные толпами послёдовали за ними. Пророкъ и имъ возвёстилъ прощеніе грѣховъ. При этомъ присутствоваль одинъ бедуянъ, который сидѣлъ на рыжемъ верблюдѣ. Всё уговаривали его со-

<sup>1)</sup> аль-Бохарій: Манакыбъ, Ж 2.

<sup>3)</sup> См. напримъръ, у Бохарія Ваду وضو № 60, 61; Адабъ № 67, 79. Сравн. нбнъ-Хажаръ, т. І, стр. 993. Слъдуетъ отмътить употребленіе слова "а рабіййе" (т. е. "бедуннство") въ связи съ джафа" أعرابية (= "невъжественная грубость") у Балазорія, стр. 425, 1. Омаръ ябнъ-Абдоль-Азазъ, заклятый врагъ роскошнаго образа жизни, который вошель въ обычай при халифахъ, подагаетъ, что въ бедуннахъ достоинъ похвалы по крайней мъръ образъ жизни, чуждый потребностей: "нътъ никого, кто болье бы походилъ на благочестивыхъ нашихъ предковъ, чъмъ бедунны, не будь у нихъ только такой грубости (джафа "بادخا" (см. аль-Джахызъ: Китабъ аль-беянъ, листъ 47 (по рукописи СПб. у-та).

<sup>3)</sup> Бохарій: Ахкямъ, № 45, 47, 50.

<sup>4)</sup> Бохарій: Закять № 68; Дійать № 22; Тыббь № 29.

вершить предложенное Пророкомъ испытаніе, чтобы добиться отпущенія гръховъ. Онъ отвътияъ: «Вотъ если-бъ мнъ найти моего заблудившагося верблюда, это было бы для меня поважнее, чемь получить молитву вашего товарища о прощеніи момхъ грѣховъ» 1). Только надежда возвыситься среди арабскаго общества, или другой, еще болье глубокій мотивъ — разсчеты на матеріальную выгоду — могли быть побужденіемъ для этого народа, насявозь пропетаннаго реализмомъ, последовать за Пророкомъ, который проповъдываль имъ что-то непонятное. Иные изъ нихъ, на которыхъ вногда производила впечатленіе обещанная Пророкомъ для верующихъ награда и благосостояніе, надъялись, что, благодаря исповъдыванію ислама, они добьются удачи во всёхъ дёлахъ и что всё ихъ желанія постоянно будуть исполняться; но после того, какь опыть имь показываль, что мів дёла и по обращении въ исламъ подвержены прежнамъ случайностямъ, они отвергали исламъ, какъ негодный фетишъ. Къ такимъ-то арабамъ изъ пустыни, какъ говорять, относится стихъ Корана (XXII, 11) о людяхъ, которые Богу «служать только съ одного краю». Дело въ томъ, что въ Мединутакъ говорить традиціонное толкованіе этого мъста — приходили бедунны, которые только въ томъ случат бывали довольны исламомъ, если ихъ тъла бывали здоровы, если ихъ жены рожали хорошо сложенныхъ мальчиковъ, а кобылы производили на свъть красивыхъ жеребять, если ихъ имущество и скоть умножались: это они приписывали благодътельному вліянію ислама. Но если дело шло иначе, все неудачи они тоже взваливали на исламъ и отрекались отъ него 2).

Истаго бедунна всё благовёствованія Пророка затрогивали, такимъ образомъ, очень мало. Рёчь Корана звучала для него странно, и онъ не понималь ея. Подъ словами «радостная вёсть» и «язбавленіе» онъ понималь нёчто другое, чёмъ намекъ на вёчное спасеніе. Амранъ-ибнъ-Хосейнъ разсказываеть, что присутствоваль при томъ, какъ Пророкъ приглашаль племя Тамимитовъ принять «радостную вёсть»; это племя отвергло обётованіе Пророка слёдующими словами: «Ты хочешь принести намъ радостную вёсть; ну,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мослимъ, V, стр. 348. Другой варіантъ—у Вакыдія, перев. Велльгаузена, стр. 246.

<sup>\*)</sup> Аль-Бейдавій, І, стр. 628, 21 и сл.

такъ мучше подаря намъ что-нибудь». Цълыя главы въ житіяхъ Пророка обыкновенно переполнены описаніемъ случаевъ полнъйшаго равнодушія бедунновъ къ проповъди Мохаммеда: его проповъдь всегда наталкивалась на грубъйшій эгонамъ. Когда онъ свое ученіе предложилъ племени Бану "Амиръ-ибнъ-Са'са'а, то ихъ глава Бейхара ибнъ-Фирасъ отвътилъ: «Если мы дадимъ тебъ присягу на върность и ты покоришь своихъ противниковъ, то мы-ли послъ тебя унаслъдуемъ власть?...» И когда Мохаммедъ по вопросу о власти ссылался на ръщеніе Аллаха, который распредъляеть могущество по своему усмотрънію, то эти слова совсъмъ не нашли сочувствія у главы племени, и онъ отвътилъ: «неужели жъ мы должны ради тебя подставить свою шею, какъ мишень, арабамъ, а когда ты одержишь побъду, то властвовать будуть другіе? Намъ этого не надо» 1).

Всявдствіе такого отношенія бедунновъ къ распространяющемуся исламу, въ законодательствъ, которое преданіемъ возводится къ Мохаммеду, замѣтно презрѣніе къ этимъ его соотечественникамъ. Пророкъ, говорятъ, запретмяъ, напримѣръ, послѣдователямъ ислама принимать подарки отъ араба изъ пустыни; даже ему самому однажды пришлось оправдываться передъ своими единовърцами, когда, получивши въ подарокъ молоко отъ асламитянки Омиъ-Сонбола, онъ велѣлъ перелить его въ свою посуду 2). И даже тогда, когда мусульманское общество уже окрѣпло, и надо было выяснить вопросъ, въ какой пропорціи должны приверженцы ислама получать свою долю матеріальныхъ благъ и военной добычи, бедунны оттѣснитьсь на задній планъ передъ горожанами. Это стараніе оттѣснить жителей пустыни отмъчается еще во времена халифа Омара II-го 3).

Пожалуй, эти взятыя изъ преданій сообщенія, которыя мы привели выше, и которыми мы еще будемъ пользоваться въ дальнёйшемъ изложеніи, не настолько точны, чтобы мы съ увёренностью могли считать ихъ за севременныя показанія какъ разъ того временя, о которомъ они упоминають. Тёмъ не менёе они могуть служить живымъ свидётельствомъ отношеній подлиннаго арабскаго общества къ новому ученію. Вёдь если

Исторія мусульманства. Вып. II.

.



<sup>1)</sup> Ибнъ-Хишамъ, стр. 283.

<sup>2)</sup> Ибнъ-Хажаръ, IV, 896.

аль-Балазорій, стр. 458.

даже въ тѣ времена, когда исламъ окрѣпъ и уже властвоватъ (и когда именно накопилась большая часть преданій) отношеніе бедунновъ къ Мо-хаммедову ученію представлялось такимъ несочувственнымъ, то каково же могло быть отношеніе бедунновъ къ исламу въ тѣ времена, когда проповъдь Мохаммеда, этого менканскаго мечтателя, пріобрѣвшаго иѣкоторыхъ сторонниковъ въ Мединъ, впервые проникла въ пустыню!

## III.

Но не столько дичность «послапника Божія», сколько содержаніе и направленіе его ученія въ самой своей сути были противны всей природь араба. Основныя мысли Мохаммедовой проповъди были, въ частностяхъ, протестомъ противъ многаго такого, что арабъ до сихъ поръ считаль за достоинство и благородство. Идеалъ высшаго нравственнаго совершенства араба-язычника представлялся мусульманину глубочайшимъ нравственнымъ паденіемъ и наоборотъ. Подобно отцу церкви Св. Августину, ученіе Мохаммеда смотръло на «добродътели язычниковъ, какъ на блестящіе пороки».

Если кто-нибудь принималь исламъ искренно, то этимъ онъ обязывался считать за добродътеля тъ качества, которыя по мизнію арабовъ являлись качествами низкими. И ни одна чисто арабская душа не могла отречься отъ прежнихъ идеаловъ доблести. Когда жена героя Аббаса ибнъмпраса узнала, что ея мужъ принялъ исламъ, она опустощила свое жилище и вернулась къ своему прежнему племени, а на своего невърнато мужа составила насмъщливое стихотвореніе, гдъ, между прочимъ, говорить слъдующее:

"Клянусь своею жизнью! Если ты следуешь Мохаммедову «дін» у (вере) И оставляешь верныхъ товарищей 1) и благодетелей,

<sup>1) &</sup>quot;Ихван-ас-сафа", — сявдовательно этоть терминъ не должень быть переводимъ "чистые братья". Считаемъ умъстнымъ еще разъ поправить эту вкоренившуюся ощибку (срв. Lbl. für orient. Phil. 1886, стр. 23, 8 снизу). Раннее появленіе этого выраженія أخوان الصفا, которое философы изъ Басры избрали себъ для прозвища, можеть быть еще дополнено примърами изъ Хамасы, стр. 390, ст. 3 (срв. Оривс. агаb. ed. Wright, стр. 132, прим. 33), изъ Агани ХУПІ, стр. 218, 16; срв. изъ болве поздней поэзія—въ Агани V, стр. 131, 3; и въ томъ же самомъ смыслъ



То это значить, что твоя душа перемънила благородство на низость Въ тоть день, когда острые мечи соприкасаются другь съ другомъ"1).

Ученіе Мохаммеда не могло представить того узаконеннаго свидьтельства, которое, по понятію арабовъ, служело мървломъ всехъ вещей, а именно-совпаденія съ преданіями старины: напротивъ, новое ученіе ополчалось именно противъ преданій старины. Ссылка на обычая предковъ служила всегла сильнъйшимъ доводомъ, противъ котораго Мохаммедъ должень быль зашимать свое новое ученіе; въ большей части Корана онъ бунвально извивается подъ тяжестью этого довода. «Если имъ говорять: Следуйте закону, который вамъ неспосладь Господь! то оне отвечають: Мы следуемъ обычаямъ своихъ отцовъ!» «Если имъ говорять: Идите и примите религію, которую объявиль своему посланнику Аллахь!-то они отвъчають: «Съ насъ довольно религін нашихъ отцовъ! Имъ и дъла нътъ, что ихъ отцы не имъле ин науки, ни праваго руководства, которое могло бы ихъ паправить на истинный путь!»—«Если эти преступники творять дурное дело, то говорять: Мы ведале, что такъ поступали в наше отцы, -- значить, самъ Аллахъ такъ приказываеть поступать! -- Скажи имъ: Никогда Аллахъ не приказываль творить дела преступныя». — «Но они



это выраженіе должно быть понимаемо въ такъ наз. "Молитвів аль-Фарабія (см. Aug. Müller, Gött. gel. Anz. 1884 декабрь, стр. 958) и въ другихъ подобныхъ случаяхъ (Натімет-ад-дарр, Дамасское изданіе II, стр. 89, II). Вивсто слова (брать) употребляются въ этомъ словосочетаніи также другія слова, означающія родство и принадлежность, напр., надім ас-сафа (Агани XXI, стр. 66, 7), халіфас-сафа (ib. XIII, стр. 35, 8 сн.), -- следовательно, въ томъ же самомъ смысле, въ какомъ мы встрвчаемъ халіф-аль-жуд (V, стр. 13, 23), халіф-аль-ло'м (XIV, стр. 83, 3 сн.), халіф-аз-золль (ІІ, стр. 84, 16), хыльф-аль-макарим (XVII, стр. 71, 14) или халіфо-hammeh, хыльф-ac-caqam (AI-Muwassha ed. Brünnow, стр. 161, 18, 24) или мохалиф-ас-сайд (Набига, стр. 26: 37); да и самый глаголь хльф (въ 3 - й формв) употребляють очень часто съ цълью выразить, что кому-нибудь принадлежить извъстное свойство, состояние или цвътъ, имя котораго ставится послъ этого глагола въ вин. пад. Кромъ того въ этомъ словосочетании употребляются еще и другіе синонимы словъ بأخو (брать) и حليف, (союзникъ), въ особенности слово "мавля" (Мо'аля. Лябида, стихъ 48; Хамаса, стр. 205, ст. 3; Агани IX, стр. 84, 9; XII, стр. 125, ст. 10; Абуль-Асвадъ въ Z. D. M. G. XVIII, стр. 234, 18. 20; Абуль 'Аля: "Сарт-аз-занд" I, стр. 197, ст. 4); аналогичны: тариб-ан-нала (Мотанаббій I. стр. 35, ст. 35), дарін-аль-жуд (Агани XIII, ст. 61, 9). Парафрастическимъ является воззрѣніе, въ основѣ котораго лежать выраженія вышеизложеннаго типа, у Мотанаббія І, стр. 151, стихъ последній: кааннама йуладо н-нада ма'аном.

<sup>1)</sup> Araни, XIII, стр. 66.

говорять: Оказывается, что наши отцы стояли на этомъ же пути, в мы идемъ по ихъ слъдамъ! — Скажи: Неужели я проповъдую не лучшее, чъмъ то, что было достояніемъ вашихъ отцовъ?» Замъчательно, что и гръшные народы древнихъ временъ всегда въ Коранъ ссылаются на нравы своихъ предковъ, возражая на слова пророковъ, присланныхъ Богомъ для ихъ наставленія. Мохаммедъ влагаетъ этотъ аргументъ въ уста вождямъ прежнихъ народовъ, которые упорно отвергали проповъдь пророковъ Худа, Салиха, Шоэйба, Авраама и др. Характеризуя эти народы, Мохаммедъ хотълъ обрисовать современныхъ ему арабовъ-язычниковъ, своихъ противниковъ. Всъ эти народы возражаютъ своимъ учителямъ-проповъдникамъ такъ: Все это не было извъстно нашимъ предкамъ; а въдь мы не слъдуемъ ничему другому, какъ только тому, чему слъдовали наши отцы.

Итакъ, арабъ въ вопрост о языческихъ доблестяхъ ссыдался на то, что, соблюдая ихъ, онъ стремится подражать своимъ благороднымъ предкамъ 1). И насколько онъ проявлялъ консервативно-традиціонный духъ по отношенію къ доблестямъ старпинымъ, даже въ мелочахъ 2), настолько съ другой стороны онъ не желалъ принимать ничего новаго, ничего такого, что не было основано на обычаяхъ, унаслъдованныхъ по преданію отъстарины; — онъ сопротивлялся всему тому, что сколько нибудь походило на отмъну этихъ обычаевъ. При такомъ образъ мыслей арабовъ намълегко понять, что даже и легкомысленные корейшиты, которые въ послав-

<sup>2)</sup> Вытыняюсь въ славу, чтобы доблесть-гостепрівноство производить при помощи такой домашней утвари, которая унаследована еще отъ предковъ. См. Набига, приложеніе, 24: 4. Отсюда становится понятнымъ, почему умирающій отець Имруль-кайса, обращаясь къ сыну, который долженъ будеть исполнить за него кровную месть, вручаеть ему сверхъ другихъ дорогихъ вещей, такихъ, какъ оружіе и коней, также и свою посуду (qодур). См. Агани, VIII, стр. 66, 40 сн., срв. Rückert: Amrilkais der Dichter und König, стр. 10. Кухонная утварь—символь гостепрівнства; гостепрівные люди назывались ызам-аль-додур (Хассанъ: Двванъ, стр. 87, 11 — Ибнъ-Хишамъ, стр. 931, 5). Что касается боевыхъ коней, то, какъ средство проявлять военную доблесть, считалось похвальнымъ дъломъ—наследовать ихъ отъ отцовъ и передавать въ наследство потомкамъ. Амръ-ибнъ-Кольсумъ: Моаллака, стихъ 81. Объ унаследованныхъ мечахъ см. Шварцлозе: Die Waffen der Araber, стр. 36. Совсемъ неосновательно комментаторы выводять заключеніе изъ Бохарія "Джихадъ" Ж 85, будто арабы временъ доисламскихъ имели обычай уничтожать оружіе своихъ героевъ послё ихъ смерти.



<sup>1)</sup> Xamaca, crp. 742 cr. 3.

ничествъ «молодца изъ Абдольмотталибовой семьи, толиующаго про небо,» видъли сначала просто безпорядочный бредъ полоумнаго чудака, упорно противостали новому ученю, когда Мохаммедъ не только ужъ нападаль на ихъ божества, къ которымъ и сами корейшиты не питали набожной преданности, но «вздумалъ также произнести осуждение отцамъ, умершимъ въ невъріи; съ той поры они стали его непавидъть и обнаружили открытую вражду 1). «О Абу-Талибъ — такъ жаловались они Абу-Талибу — твой плежининивъ поносить нашихъ боговъ, считаетъ назвими наши обычаи, объявляетъ наши нравы варварскими и называетъ нашихъ отцовъ невърными<sup>2</sup>)».

Увъщанія, приведенныя выше по Корапу, это еще не слишкомъ типичныя фразы въ устахъ Пророка, хотя и это мы могли бы заключить изъ ихъ неоднократнаго, почти всякій разъ тождественнаго повторенія. Есть получше свидътельства о томъ, до какой степени чувствовали нерасположеніе къ новому ученію арабы, которые въ противовъсъ но во му ученію ссылались на «наслідіе отъ своихъ предковъ» и на то, «чего держались яхъ отцы» 3). Такое свидътельство мы находимъ, между прочимъ, въ одномъ стихотвореніи поэта Ка'ба ибнъ-Зохейра, который былъ тогда еще убъжденнымъ язычникомъ и поносиль своего брата Боджейра, обратившагося въ исламъ:

"Ты покинуль правый путь (аль-hюда) 4) и последоваль за нимъ (Мохаммедомъ)—О горе! къ чему тебя это привело! Къ такимъ качествамъ, которыхъ нетъ ни у твоего отца, ни у твоей матери,—и ты не знаешь ни одного изъ твоихъ братьевъ, который бы имъ последовалъ".

## На это мусульманинъ Боджейръ отвътилъ:

"Религія (дін دين) Зобейра-отца....—его религія есть ничто,-- да и религія Абу-Сольмы (дінда), по моему, презрівна 3)".

 <sup>&</sup>quot;Банат Со'ад", изд. Гвиди, стр. 4—5. Срв. ибиъ-Хишамъ, стр. 888.



<sup>1)</sup> Ибнъ-Са'дъ, у Шпренгера I, 357.

<sup>2)</sup> Ибнъ-Хишамъ, стр. 17; срв. 183, 186. Табари I, 1175, 1185.

<sup>3)</sup> О степени вліянія традицій и унаслідованных обычаєвь на истых арабовь см. L. Derome во введеніи къ его французскому переводу книги Lady Anna Blunt: Pelerinage au Nedjd, berceau de la race arabe (Paris 1882), стр. XLXII и слід.

Это слово употреблено язычниками, въроятно, въ ироническомъ смыслъ;
 Мохаммедъ и его послъдователи охотно называли этимъ словомъ с в о е ученіе.

Пожалуй, вскоръ затъмъ самъ Ка'бъ бросиль служение богинямъ аль-Латъ и аль-Озаъ и оказался панегиристомъ Пророка и его учения 1).

IY.

Для культурно-исторических заключеній мало имъеть значенія то обстоятельство, что иден Мохаммеда являлись не самостоятельнымъ произведеніемъ того Духа, который побудиль Мохаммеда стать пророкомъ своего народа, но что всё онё скомпилированы изъ іудейства и христіанства. Самостоятельность идей Мохаммеда заключается какъ разъ въ томъ, что онъ впервые съ твердой энергіей сумъль ихъ противопоставить міровозврінію арабовъ. Вёдь если мы примемъ въ соображеніе, какимъ поверхностнымъ образомъ христіанство коснулось даже тёхъ немногихъ слоевъ арабской народности, куда оно нашло извёстный доступъ <sup>3</sup>), и съ какимъ политіанство коснулось даже тёхъ немногихъ слоевъ арабской народности, куда оно нашло извёстный доступъ <sup>3</sup>), и съ какимъ политіанство коснулось даже техъ немногихъ слоевъ арабской народности, куда оно нашло извёстный доступъ <sup>3</sup>), и съ какимъ политіанство коснулось даже техъ немногихъ слоевъ арабской народности, куда оно нашло извёстный доступъ <sup>3</sup>), и съ какимъ политіанство коснулось даже техъ немногихъ слоевъ арабской народности, куда оно нашло извёстный доступъ <sup>3</sup>), и съ какимъ политіанство коснулось даже техъ немногихъ слоевъ арабской народности, куда оно нашло извёстный доступъ <sup>3</sup>), и съ какимъ политіанство коснулось даже техъ немногихъ слоевъ арабской народности и съ какимъ политіанство коснулось даже техъ немногихъ слоевъ арабской народности и съ какимъ политити на какимъ по на какимъ на какимъ на какимъ на какимъ на какимъ на какимъ на как

А. Крымскій,

<sup>1)</sup> Ледо происходило после взятія Мекки Мохаммедомъ и распространенія владычества Мохаммеда надъ арабскими племенами. Когда Боджейръ принялъ исламъ, а остроумный Ка'бъ ядовито его осм'яллъ въ стихахъ, можно было навърное ждать, что Ка ба кто-нибудь изъ ревностныхъ мусульманъ убьетъ, а Пророкъ, не терпъвшій поэтовъ, отнесется къ этому убійству, какъ къ богоугодному дълу. Боджейръ предупредилъ поэтому своего брата, что ему грозитъ смерть. Ка бъ, не видя лучшаго исхода, ръшилъ отдаться самому въ руки Пророка. Онъ переодълся, вошель въ Медину и прокрался въ мечеть, гдъ находился Пророкъ тый Кабо: "туть по близости находится Кабь ибнь-Зохейрь. Онь раскаялся и хочеть принять исламъ. Снисходительно ли ты примешь его, если я его къ тебъ приведу?" Пророкъ отвътиль согласіемъ, и Ка'бъ заявиль, что передъ Пророкомъэто онъ самъ. Одинъ изъ ансаровъ прыгнулъ изъ толпы, чтобы убить дерзкаго насмъщника, а теперь еще и обманщика, но Мохаммедъ отклонилъ ударъ. Благодарный поэть экспромтомъ произнесь прекрасную хвалебную поэму въ честь Мохаммеда, и когда онъ дошель до стиховъ, что "Посланникъ-это святой сверкающій мечь, закаленный саминь Богонь", то Моханиедь быстро сбросиль съ своихъ плечъ зеленый плащъ и накинулъ на Каба. Оттого и поэма называется "Бюрда" (=Плащъ). Этотъ плащъ былъ потомъ купленъ у наслъдниковъ поэта за 20, 000 дирхемовъ халифомъ Моавіей, потомъ перешель къ Аббасидамъ и сгоръль въ 1258 г. при взятіи Багдада монголами. Впрочемъ, въ Константинополъ, въ султанскомъ дворцъ, и теперь считаютъ возможнымъ показывать "плащъ Пророка".

<sup>2)</sup> Это, напримъръ, можно сказать о христіанствъ племени Таглибъ. Срв. Бейдава, І, стр. 248, 2, гдъ въ уста Алія вложенъ очень характерный отзывъ о таглибскомъ христіанствъ. Нёльдеке: Gesch. des Qorans, стр. 7; Дози: Gesch. der

шимъ равнодушіемъ отнеслось къ христіанству ядро арабскаго народа, несмотря на ту поддержку, которая оказывалась этой религіи въ нѣкоторыхъ областяхъ, заселенныхъ арабами, то мы должны будемъ прійти къ убѣжденію, что у араба не могло быть воспріничивости и къ Мохаммедовымъ идеямъ, заимствованнымъ изъ этой религіи. А вѣдь христіанство еще не навизывало себя арабамъ насильно, и арабскія племена не были поставлены въ необходимость сражаться противъ его идей съ мечемъ въ рукахъ. Яркая несклонность арабовъ къ такому міровоззрѣнію, какое было діаметрально противоположнымъ міровоззрѣнію арабскому, проявилась впервые только въ борьбѣ арабовъ противъ ученія Мохаммеда.

И въ самомъ дълъ, глубова и непримирима противоположность между обычнымъ міровоззрѣніемъ арабскимъ и тъмъ этическимъ ученіемъ, которое провозгласилъ Пророкъ 1). Если-бы мы захотъли подыскать мѣткое слово для выраженія этой противоположности, то не нашли-бы ничего болъе удачнаго, чъмъ два слова: «дін» и «мору́вве»; «дін» — это религія Мохаммеда 2);

<sup>2)</sup> Конечно, мы имъемъ въ виду то слово "дін", которое заимствовано было арабами изъ иностраннаго языка, а не то, подобозвучное слово "дін", которое искони было арабскимъ.



Маиген în Spanien I, 14; Фелль въ Z. D. М. Ges. XXXV, стр. 49, примъч. 2-е. (Алій сказаль, что таглибиты вовсе не христіане, потому - что изъ христіанства они усвоили только разръшеніе пить вино. Пр и м в ч. А. Крымскаго). Къ замъчанію Алія можно прибавить, по отношенію къ болье позднему времени, стихъ Джарфра, по Мобарраду. стр. 5: На сельбищахъ таглибскаго племени нътъ мечетей, но есть церкви для винныхъ кружекъ и кутежа, т. е. много кабаковъ. До чего поверхностно проникли христіанскіе законы къ тыть арабамъ, которые исповъдывали, по внышности, христіанство, на это обращаль вниманіе еще Коссенъ-де-Персеваль (П, 158, многоженство); срв. Нельдеке: Die Ghassanischen Fürsten, стр. 29, прим. Сюда можно еще прибавить, что христіанскій поэтъ "Ахталь, жившій при дворъ омейядскаго халифа Абдоль Малика, развелся со своей законной женою и женился на разведенной женъ одного бедунна (Агана VII, 177). О мнимыхъ развалинахъ таглибскихъ церквей на островахъ Фарасанъ—см. Якутъ III, 497, по Хамданію.

<sup>1)</sup> Френель (Fresnel) въ своихъ Lettres sur l'histoire des Arabes avant l'islamisme, стр. 13, пытается доказать, будто арабы временъ «джапиліййе» стояли въ нравственномъ отношенін на болье высокой ступени, чьмъ посль привятія ислама (Journal asiat. 1849, II, стр. 533); но приведенные имъ примъры въ высшей степени случайны.

«морувве» — это virtus; — латинское слово virtus и по своему значенію и по этимологіи вполн $\dot{a}$  соотв $\dot{a}$  соотв $\dot{a}$  то запислову слову сморувве»  $\dot{a}$ ).

Подъ «морувве» арабъ понимаеть всв традиціонныя арабскія добдести, создающія славу для каждаго отдёльнаго индивидуума и племени, RE KOTODOMY ORE IDENSIASEMENTS; «MODYBBE»-9TO ECTE MCHOJHOHIE BCENE тъхъ обязанностей, которыя неразрывно соединены съ семейными узами. СЪ ЗАКОНАМИ ПОПРОВИТЕЛЬСТВА 2) И ГОСТОПРИМСТВА; «МОДУВВО» — ЭТО ТАКЖЕ исполненіе веливаго закона мести за кровь убитыхъ родичей. Если ин вчитаемся въ арабскихъ поэтовъ, и обратимъ вниманіе на тъ доблести, которыми они хвастаются, то мы будемъ имъть полное представление о моруввъ по древне-арабскимъ понятіямъ 2). Върность и самоножертвованіе собою за наждаго, ито, по арабскамъ обычаниъ тъсно связанъ съ племенемъ, --- вотъ вся суть ихъ доблестей. «Если попровительствуемому причиняется обида, то я весь дрожу оть обиды, мои внутренности волнуются 4), и псы мои лають 8)». У арабовъ-явычниковъ «въроломный» (годар = عُدَرُ это — понятіе о всякой мерзости. Мы ошиблись бы, если бы предположили, что соблюдение этихъ добродътелей коренилось просто въ безсознательномъ вистинктъ полудикаго народа. Исть, такой вистинктъ быль регулировань и дисциплировань вполнь опредъленными правовыми возаръніями, передаваемыми по преданію.

Общественныя отношенія древнихъ арабовъ основывались на принципъ справедливости и благородства; ихъ понятіе о правъ сохранилось



<sup>1)</sup> Для выраженія понятія "морувве" новъйшій арабскій языкъ имъ́етъ другое, но совершенно однозначущее слово: "маржале", которое образовано отъ "ражоль" (какъ "ражоль", такъ и "мар" означаютъ "мужчина"). См. у Фанъ-денъ-Берга: Le Hadhramaut, стр. 278, 5.

<sup>3) &</sup>quot;Honor and revenge" такъ Мьюръ опредъляетъ все содержание нравственнаго кодекса арабовъ (The forefathers of Mahomet and hystory of Mecca. Calcutta Review № XLIII, 1854).

<sup>4)</sup> Срв. Іеремію 31:20; Півснь Півсней 5:4.

<sup>3)</sup> Xanaca, crp. 183, cr. 1.

для насъ въ следующемъ изречения ихъ поэта, которое обыкновенно принимають за неподдельное:

> "Правда устанавливается тремя способами: клятвой, соревнованіемъ и ясными доводами (т.-е. самымъ положеніемъ дѣла) <sup>4</sup>).

Такое изреченіе указываеть на сознательное стремленіе къ справедливости въ болье высокомъ смысль; даже въ довольно старыя времена [одинъ изъ источниковъ приписываетъ удивленіе по поводу этого стиха халифу Омару I] <sup>3</sup>) у мусульманъ являлось высокое уваженіе къ чувству правосудія, столь развитому въ томъ обществъ, гдъ появлялись такія изреченія. Сохранилась подобная же касыда отъ Салямы ибнъ-аль-Хо́шроба аль-Анмарія, обращенная имъ къ Собей у ат-Таглибію по случаю войны Дахисъ-Джабрской; въ ней проявляется такое стремленіе къ правосудію и благородству, что Сахль ибнъ-Харўнь, въ присутствіи котораго прочитана была эта касыда, долженъ быль сдълать замъчаніе, что поэту—думалось бы—ужъ было извъстно наставленіе, данное Омаромъ Абу-Мусь аль-Аш'арію по поводу заботь о правъ <sup>3</sup>).

Ученіе Мохаммеда не стало въ противорічіє со значительной частью арабскихъ понятій о добродітели <sup>4</sup>),—а именно: трогательную візрность ищущимъ защиты исламъ перенесь и въ свое собственное религіозное ученіе <sup>5</sup>). Подобно тому какъ въ эпоху язычества містопребываніє візроломныхъ людей при общихъ съйздахъ должно было обозначаться флагами,

<sup>1)</sup> Зохейръ 1; 40, срв. словарь Мохыт-аль-Мохыть I, стр. 278b; въ упомянутой касыдъ можно найти также юридические отголоски; сравните только стихъ 60.

<sup>2)</sup> Его вообще заставляють удивляться таланту Зохейра. Агани, LX, стр. 147, 154.

<sup>\*)</sup> аль-Джахызъ: Китаб-аль-беннъ, листь 96b 97a = ибнъ-Котейба: Ойун-альахбаръ, листь 78a. За указаніе последняго места приношу благодарность моему другу г. барону Розену.

<sup>4)</sup> Ту мысль, что благородныя стороны арабской моруввы сохраняють свое значение и въ исламф и получають освящение въ качествъ ужъ религіозно-нравственнаго ученія, исламъ выражаеть слъдующимъ изреченіемъ: ля дін илля бильморувве, т.-е. итъть (никакой) религіи (дін) безъ добродътелей древне-арабскаго рыцарства (морувве).

<sup>5)</sup> Прежде всего важна сура 4:40, потомъ можно это найти въ длиномъ рядъ преданій, которыя всъ собраны въ толкованіяхъ шейха Ахмеда аль-Фашанія на сборникъ "Арба'ін" Нававія № 15 (аль-Маджалис ас-саніййе фі-ль каля́м 'аля ль-Арба'ін ан-Нававіййе. Булакъ, стр. 57 и сл.).

чтобы можно было набъгать подобныхъ людей 1), исламъ такимъ же образомъ, и безъ сомнънія въ связи съ названными языческими обычаями, учитъ, что въ день Воскресенія передъ людьми въроломными будетъ поднять такой же флагь 2). Тъмъ не менъе въ нравственныхъ возаръніяхъ доязыческой эпохи были ръшительныя и основныя положенія, съ иоторыми исламъ сталъ въ противоръчіе, едва ли примиримое.

Воть въ такихъ-то положеніяхъ и проявляется огромная существенная разница между Мохаммедовымъ діномъ и старо-арабской моруввою э). Нанболье выдающемуся моменту этой противоположности ислама и старо-арабскихъ воззръній посвящена у насъ следующая глава, которой предпосылается эта статья въ видъ вступленія. Здёсь же мы хотимъ указать на одну подробность, которая ежедневно и ежечасно приводила араба къ сознанію, что для него нравственное ученіе Мохаммеда есть нѣчто чужоє: мы имѣемъ въ виду возмездіе.

Доисламскіе арабы возмездіє за понесенную обиду понимали не грубъе, чъмъ самые просвъщенные народы древняго міра. Возмездіє считалось у нихъ не только за отмщеніе, по и за благодарность <sup>4</sup>) съ точки зрънія нравственной. И если мы пожелаемъ отнестись справедливо иъ тому факту, что по понятію домохаммеданскаго араба прощеніе и примиреніе съ врагомъ не считалось добродътелью, то мы не должны забыть, что въ этомъ отношеніи арабы стояли не ниже не только такъ называемыхъ дикихъ

<sup>4)</sup> Одинъ поздній поэть въ такомъ же смысль говорить, что ненависть и благодарность—близнецы; Freytag: Chrestom. arab., стр. 90, 1.



<sup>1)</sup> Al-Hadirae Diwanus, ed. Engelmann, стр. 7, 4; о другомъ относящемся также сюда обычав срв. Freytag: Einleitung in das Studium der arab. Spr., стр. 150.

ч) Бохарій: Адабъ № 98.

<sup>3)</sup> Подъ вліяніемъ мохаммеданскаго воззрѣнія возникли особыя опредѣленія для понятія о "моруввь", въ которыхъ кое-что сохранено старо-арабское, но въ общемъ видно вліяніе религіознаго направленія. По этому поводу можно сослаться на аль-Мобаррада стр. 29, на аль-Мовашша, изд. Вгünnow стр. 31 и сл., на аль-бікдъ стр. 221, на аль Хосрі І, стр. 49. Въ нѣкоторыхъ изъ этихъ опредѣленій выражается твердое сознаніе противоположности между добродѣтелью языческой и тѣмъ, что подъ добродѣтелью понималъ Мохаммедъ. Выли святоши, которыя подъ "моруввою" хотѣли понимать въ исламѣ прилежное чтеніе Корана и усердное посѣщеніе молитвенныхъ домовъ (аль - бікдъ, цитир, мѣсто). Въ общемъ установился тотъ взглядъ, что у человѣка, который преступаетъ волю Аллаха, не можетъ быть "моруввы" (Агани XIX, стр. 144, 11).

народовъ 1), но даже и просвёщеннёйшихъ народовъ древности: египтинъ 2), грековъ. Величайшіе нравоучители послёднихъ видёли назначеніе человёка въ томъ, чтобы превосходить друзей въ благодённіи, а враговъ въ злодённіи; «быть сладку для друзей и кислу для враговъ, на первыхъ смотрёть какъ на почтенныхъ, а на вторыхъ—какъ на страшныхъ, «а всякую обиду, которую мы можемъ причинить врагу, считать передъ Богомъ и людьми за справедливость» 3). Даже по болёе поздней стоической морали, нечего колебаться въ причиненіи кому-нибудь вреда, если это сдёлать принуждаетъ обида (lacessitus injuria)».

Именно такое направление нравственнаго чувства по отношению къ возмездию мы встръчаемъ и у до-исламскихъ арабовъ; встръчаемъ мы его у нихъ уже и послъ распространения учения Мохаммеда; они, несмотря на господство ислама, кръпко держались требований древне-языческой моруввы.

«За добро—добро», говорить одно древнее изреченіе, «за зло—зло, а виновать тоть, кто началь» 4). Это правило—«за причиненное зло воздавать зломъ»—является выдающимся поводомъ для поэтовъ древней Аравія восхвалять характеръ или свой собственный, или своего племени 5). Умирающій Амръ-ибнъ-Кольсумъ преподаеть своимъ дѣтямъ житейское наставленіе, что не будеть добра тому, кто, потерпѣвши обиду, не отомстить за эту обиду 6); такого правила держался и онъ въ теченіи всей жизни, точно такъ же поступаль и каждый истинный арабъ. А въ своемъ знаменитомъ наградномъ стихотвореніи 'Амръ кичится тѣмъ, что его племя со всякимъ, кто противъ него поступить грубо, постарается поступить еще грубъе 7).

<sup>1)</sup> О возмездій, какъ о нравственномъ принципѣ дикихъ народовъ, см. Schneider: Die Naturvölker (Paderborn 1886) I, стр. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) и даже въ послъднія времена язычества. Revue égyptologique II, стр. 84 и сл.; Transactions of the Soc. of biblical archaeology VIII, стр. 12 и сл.; Tiele, Vergelijkende Geschiedenis van de Egypt en Mesopotam. Godsd., стр. 160.

<sup>3)</sup> Leopold Schmidt: Die Ethik der alten Griechen (Berlin 1882) Il crp. 309 n cs.

<sup>4)</sup> аль-Ыкдъ, III, стр. 129; тамъ это древнее изреченіе приписывается Омару.

<sup>5)</sup> Kremer, Culturgeschichte des Orients II, crp. 232.

<sup>6)</sup> Arana, IX, стр. 185.

<sup>7)</sup> Мо'аллака, ст. 53.

- "Я держу у себя и добро и зло, какъ ссуду",

такъ говорить Аусъ-ибнъ-Хаджаръ:

"Зломъ я расплачиваюсь съ тъмъ, кто причиняетъ (мив) зло. а добромъ расплачиваюсь за добро  $^1$ ).

Часто, впрочемъ, арабы, не стъсняются тъмъ ограничениемъ, которое выражено въ выше приведенномъ изречении. Зохейръ—человъкъ съ большимъ чувствомъ справедливости—прославляетъ одного витязя за то, что тотъ платилъ обидою за обиду и что даже въ такихъ случаяхъ, когда на него первыми не нападали, онъ причинялъ зло °). Въ стихотворения, поставленномъ во главъ тъхъ пъсенъ о доблести, которыя собраны въ Хамасъ, поэтъ Корайтъ ибнъ Онейфъ порицаетъ членовъ своего племени за то, что они нанесенную имъ обиду прощаютъ, а за причиненное имъ зло отплачиваютъ благодъяніемъ °). Это считалось у древняго араба за позоръ, тогда какъ идеалъ героя онъ рисуетъ такъ:

"Мужъ мужей—это тотъ, кто и утромъ и вечеромъ думаетъ только о томъ, какъ бы причинить зло врагу и оказать друзьямъ добро"  $^4$ ).

-принципъ который почти дословно походить на эпиграмму Солона.

Можно было бы привести гораздо больше такихъ цитатъ изъ древнеарабскихъ витязей и поэтовъ; всякій знатокъ арабской литературы, конечно, имъетъ въ рукахъ большее количество примъровъ, которыми можно дополнить приведенные мною. Выше было отмъчено, что такой образъ мыслей проявлялся даже въ исламскую эпоху, въ тъхъ кругахъ общества, которые по прежнему хранили преданія джахилійскаго міровозарънія.

"Не платить зломъ за добро и не отвъчать на мягкость грубостью"  $^{\rm b}$ )—

<sup>1)</sup> Ибнъ-ас-Сиккитъ (рукоп. Лейд. № 597), стр. 336, носл. строка:

Фа'ынді qорудо ль-хейри ва-ш-шарри кюллини. Фа бю'са ли ді бусин ва но'ма ли ан'оми.

<sup>3)</sup> Зохейрова Мо'аллака, стихъ 39; срв. стихъ 57: ва ман ля йазлыми ннаса йозламо, и Диванъ этого же поэта 17: 13.

<sup>3)</sup> Xamaca crp. 4, cr. 3.

<sup>4)</sup> Тамъ же, стр. 730, стихъ 2=Rückert II, стр. 285, nr. 725.

<sup>5)</sup> Абуль-Гуль ат-Таһавій. Хамаса стр. 13, стихъ 2 (Rückert I, стр. 5); также срв. диванъ Фараздака, изд. Boucher, стр. 46, 4.

еще въ первыя времена ислама считалось похвалой для каждаго, о комъ можно было это сказать. Абу-Мыхджанъ, язъ племени Сакффъ, хвалится во времена Омара тъмъ, что онъ «силенъ будетъ въ ненависти и гнъвъ, если ему будетъ причинена обида 1)».

И воть исламъ вздумаль провозвъстить великую реформу въ этой области человъческаго чувства. Изъ устъ Мохаммеда жители Мекки и необузданные повелители арабскихъ пустынь услышали, какъ это онъ, одинъ изъ ихъ же соотечественниковъ, высказываетъ мысль, что прощеніе есть не слабость, а добродътель, и что прощеніемъ понесенной обиды человъкъ не только не погръщаетъ противъ нормъ истинной «моруввы», но, напротивъ, совершаетъ высшую изъ моруввъ: «идти по пути Божію». Не старо-арабское, а совствъ иное чувство излилось устами мохаммеданскаго поэта въ слъдующемъ стихъ:

Воздать за обиду кротостью и прощеніемъ называется снисходительностью, а простить, когда можно было бы отомстить, есть добродътель <sup>2</sup>).

Это не тотъ духъ, который воодушевлялъ древне-арабскихъ поэтовъ въ ихъ преклонени предъ кровной местью.

Тоть, кто не исталь за обяду, считался въ джахилійское время низкимъ трусомъ и покрываль позоромъ свое племя. Между тъмъ Коранъ (III, 128) тъмъ дюдямъ, «которые подавляють свой гитвъ и прощають другимъ», объщаеть рай; при этомъ, преданія влагають въ уста Мохаммеду замѣчаніе, что такіе люди лишь изрѣдка появляются въ его народѣ, и что ихъ чаще можно было встрѣтить въ старину среди людей, исповѣдывавшихъ другія религіи в). Однимъ изъ условій м, при которомъ человѣкъ можеть ждать себѣ прощенія отъ Бога, является по Корану то требованіе, чтобы человѣкъ и самъ простиль совершившему противъ него зло, и старался позабыть о понесенной обидѣ (24: 22); «Отилати за зло тѣмъ, что лучше зла (23: 28)». Въ характеристикѣ Пророка съ этической стороны исламъ не могь опустить ту черту, что онъ «за зло не платиль зломъ, но, —

<sup>1)</sup> Тораф 'арабіййе, ed. Landberg, стр. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) аль-Мас'удій т. V, стр. 101, 3.

з) аль-Бейдавій, къ сурѣ I, стр. 175.

<sup>4)</sup> Но вовсе не такимъ обязательнымъ, какъ въ христіанствъ, см. мою ссылку стр. 18—19.—А. *Кр*.

напретивъ, — прощалъ и выназывалъ снисходительность 1)». Коранъ въ данномъ случав примо идеть въ разръзъ со старо-арабскимъ воззръніемъ, а набожные мохамиедаме утвердили желательность прощенія цълымъ рядомъ преданій; и ни въ одномъ сочиненія, относящемся къ правственному богословію, не пропускается глава объ «аль-Афвъ», т. е. о прощенія.

«Мокафа'а», т. е. возмездіе (зломъ за зло), Мохаммедъ строго казнять преимущественно въ отношеніяхъ между родственнявами. Подъ «сылетар-рахым» (родственной любовью) онъ понамаеть такую любовь, которая на ненависть и нелюбезность не отвѣчаеть тѣмъ ме <sup>2</sup>). Но его проповѣдь о любви и снисхожденіи простиралась, по преданіямъ его сотоварищей, еще и дальше. — «Хотите знать, передается его вопрось въ преданіи, канихъ людей я считаю между вами за худшихъ? — Тѣхъ, кто за столь садится одинъ, не даеть подарковъ, бьеть своихъ рабовъ. — А кто еще хуже? —Тоть, кто не имѣеть снисхожденія въ винѣ, не принимаеть никакого извиненія, не прощаеть проступка. —Ну, а кто еще хуже? —Тотъ, кто на людей гнѣвается и на кого другіе люди гнѣваются <sup>3</sup>)». «Кто (въ смертный часъ) прощаеть своему убійцѣ», такъ говорять набожные мусульмане устами своего учителя, — «тотъ идеть въ рай <sup>4</sup>). А кто не хочеть принять извиненія отъ своего собрата-человѣка, того Богъ считаеть такивъ же грѣшникомъ, какъ мытаря» <sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> ан-Нававій: Таһзіб аль-асма, стр. 41.

<sup>2)</sup> аль-Бохарій: Адабъ, № 14.

з) аль-Мобаррадъ стр. 39.

<sup>4)</sup> Ибнъ-Хажаръ I, стр. 436.

в) Ибнъ-Хажаръ, I, стр. 524. Сборщикъ податей ("чамиль аль-хараж") въ арабской литературъ лицо антинатичное (Агани IX, стр. 129, 9), равно какъ и мытарь (сборщикъ пошлинъ, "маккас" или "макис"). Арабскія воззрънія на это занятіе и арабскіе стихи и разсказы, касающіеся его, можно найти у Джахыза: Китаб аль-Хейван (рукоп. Вънск. придв. библ.), л. 326а. Мусульманское сказаніе надъляетъ царя Давида однимъ изреченіемъ, по которому сборщикъ десятины (чашпар) исключается даже изъ милости Божіей. См. Агани VIII, стр. 159 снизу. По другому сказанію, ревъніемъ осла выражается проклятіе мытарю и его нажитому состоянію, а карканьемъ ворона—пожеланіе зла сборщику десятины. См. Дамири. П, стр. 122. Срв. мусульманскую поговорку о мытаръ у Зеркяшія: Таріх ад-давлятейн, изд. Тунисское 1289, стр. 63, 2; стихотвореніе противъ сборщика податей и мытаря—у Якута II, стр. 938, 11 и сл. Этой антипатіи надо приписать и то обстоятельство, что самое слово "маккасъ" пріобрѣло смыслъ "обманщикъ,"— см. Агани IX, стр. 129, 1. Параллели этому взгляду можно найти въ старянъ

Танинъ образомъ понятіе о моррувѣ существенно измѣнилось, и мы ужъ не изуминся, если въ мусульманскомъ опредѣленіи ея встрѣтимся съ требованіемъ: «прощать тамъ, гдѣ можно было бы отомстить» ¹).

٧.

Арабскому духу независимости противорѣчили и тѣ ограниченія, которыя, въ качествъ религіозной обязанности, думаль наложить на арабовъ Мохамиедъ вивств со своимъ ученіемъ. Такъ, съ ностомъ Рамаданомъ истый арабъ въ первое время ислама не могъ примириться: достаточно вѣдь было и того длиннаго носта, который ждаль человѣка за гробомъ, чтобы устраняться отъ воздержанія еще и на землъ 2). Даже въ позднѣйшія времена можно замѣтить отвращеніе истаго араба къ аскетическому воздержанію, какое предписывается исламомъ 3). А во времена Мохамиеда арабы самое большое отвращеніе питали къ тѣмъ ограниченіямъ, какія налагались на половое общеніе и на употребленіе вина. «Аль атйабан»—«двъ пріятнѣйшихъ вещи»—такъ арабы называли вино я половыя утѣхи. Когда аль-А'ща собрался идти къ Мохамиеду и выразить ему почтеніе, то его товарищи-язычники, желая удержать его отъ этого намѣренія, ставили ему на видъ то обстоятельство, что Мохамиедъ стѣсняеть «аль-атйабан» 4).

Въ половой жизни у арабовъ господствовала такая свобода, ограничивать которую они не желали въ угоду Мохашиеду, ссылавшемуся

іудейской, см. объ этомъ у Эдерскейма: The life and times of Jesus, 2-е изд. I, стр. 515—518.

<sup>1)</sup> Аль-Хосрі I, стр. 49: аль-афw ында ль-маддара; отнесено къ Моавіи.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) У понъ-Дорейда, стр. 143, 13—представленъ, пожалуй, типичный примъръ. Характерно то, какъ отзывается о "молящемся и постящемся" (аль мосалли с-саым) поэтъ бедуинскій (а'рабі) въ выраженіяхъ, полныхъ глубокаго презрънія.— Аль-'Идтъ III, стр. 414, 4. А такихъ примъровъ подобрать можно много.

в) аль-Жахызъ, Байанъ, листъ 128, разсказываетъ, что въ присутствім бедунна восхваляли благочестявую воздержность одного человъка и его склонность много молиться и поститься.—"Тьфу! этотъ человъкъ, повидимому, думаетъ, что Богъ надъ нимъ не сжалится, пока онъ себя такимъ образомъ не измучитъ (хатта йо'аззиб нафсаню наза т-та'зіб)".

<sup>4)</sup> Thorbecke, Morgenl. Forschungen, стр. 244; другая версія—Агани VIII, стр. 86.— (Стесненія Мохаммеда относятся не къ самому-то половому чувству, которое, какъ я указываль на стр. 19-ой и 23-ей, можеть въ исламъ развернуться до крайняго сладострастія, но къ объектамъ половаго чувства.—А. Кр.).

вдобавовъ на такой авторитетъ, который для нихъ не быль свять. Авторитетъ Мохамиедова «дін» - а заключался въ божьемъ откровенів, а авторитеть арабской «моруввы» основывался на исконномъ обычав, подтверждаемомъ дъдовскими преданіями. Преданія же относились къ половому общенію съ достаточной свободой и не знали тіхъ ограниченій, которыя имъль въ виду ввести Мохаммедь во имя Аллаха. Поэтому не удивительно, если мы слышемъ, что хозейлеты послъ ихъ присоблененія къ исламу домогались оть Пророка разръщенія на половое общеніе свобожное 1). Также послъ окончательнаго торжества ислама мы наталкиваемся на попытки арабовъ устранить ограничетельныя условія налагаемыя мохамисланскимъ закономъ о супружествъ. Какой-нибудь примъръ изъ временъ Османа 2) не такъ выразетельно выясняеть намъ дентельность арабской оппозиціи противъ стъснительныхъ исламскихъ постановленій о супружествъ, какъ позднъйшій примъръ изъ У въка ислама. Тамъ въ Месопотаміи, въ арабской княжеской семьъ Бану-Окайль, которая несмотря на свое широко распространившееся господство продолжала хранить свои національные кочевые обычам (князья жили въ палаткахъ), мы находимъ Кирваша, извъстнаго намъ особенно своею борьбою противъ династін Буидовъ. Вышеупомянутый Кирвашъ имълъ въ качествъ женъ двухъ сестеръ. Когда по этому поводу у него потребовали объясненія за это нарушеніе Мохаммедова закона, онъ скавалъ: «Ну, а много ль есть въ нашихъ обычаяхъ такого, что совпадаетъ съ законами религін?» Онъ же считаль себя счастливымъ, что на его со-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Во времена Османа сирійскій нам'встникъ долженъ быль прим'внить Мохаммедовъ законъ по отношенію къ одному арабу, желавшему безъ всякихъ формальностей вернуть къ себ'в жену, съ которой онъ легкомысленно развелся: — "Важны, сказаль онъ, интересы Божьи, а твои и твоей жены не важны, ты никакихъ правъ на нее не им'вешь (по законамъ религіи)". См. Тебризіевы комментаріи на Хамасу, стр. 191. Слъдуетъ обратить вниманіе и на Агани VII, стр. 164, 17). До яслама разводъ совершался по самымъ незначительнымъ причинамъ, —Зохейръ, 12, 1, Агани IX, стр. 5, 3 снизу. О красивой женщинъ говорятъ: "это женщина, которая можетъ не опасаться развода". Диванъ Хозейлитовъ. 169, 10.



<sup>1)</sup> аль-Мобаррадъ 288; срв. Roberston-Smith, стр. 175. Сюда же относится насмышливое стихотвореніе Хассана ибиъ-Табита, приведенное у ибиъ-Хишама. Стр. 646, 4 и сл. Срв. Сибавейги, изд. Деренбурга П, стр. 132, 9; стр. 175, 11.

въсти лежитъ убійство только пяти или щести бедунновъ; а что насается горожанъ, то о нихъ въдь Богъ не заботится 1).

Аспетическое ограничение видивидуальной свободы воли въ употреб. денім пищи и вина, какъ того требоваль оть арабовъ Мохаммедъ именемъ Алдаха, казалось противнымъ арабскому образу мыслей. Это были ограниченія совстить другого рода, чтить ть заитчательные обычан и подвиги, о которыхъ говорится въ суръ V, 102 и VI, 139-145, какъ о преданіять в нравать языческихь 2). Воздержаніе, какое хотіль наложить на арабовъ Мохамиедъ, было другого рода. Правда, отдаваться запою доблестный арабъ и прежде считаль для себя мало похвальнымъ начествомъ: «Два раза онъ папивался днемъ и четыре ночью, отчего онъ самъ разбухаетъ, и лицо его становится припухшимъ 3), - такъ онъ порицаеть своего врага: а если кого-нибудь хвалить, то говорить, что тотъ не промотаеть своего вмущества на пьянство 4). Баррадь ибнъ-Вайсъ, виновникъ второй фиджарской войны, быль своими соплеменниками Дамритами искиюченъ изъ союза племени за то, что предавался запою и распутству, м затъмъ былъ исключенъ и другими племенами, у которыхъ онъ искалъ защиты <sup>5</sup>). Изъ этого видно, что подобныя личности нетерпимы были и у доисламскихъ арабовъ. Однако, ограничиться употребленіемъ только безобиднаго финиковаго сока 6), совершенно не смъть пить вина, да даже считать его употребление за гръхъ и безчестие-требовать этого было уже слишкомъ отъ араба, который менье всего быль склонень къ аскетическому воздержанію, который, воспівая славу національных свонхь

<sup>6)</sup> насы — Агани, IV, стр. 3, 5 снизу; срв. у Бохарія: Никахъ № 78. Исторія мусульманства. Вып. II.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ибнъ-аль-Асиръ, годъ 443, IX, стр. 219. изд. Булакское; срв. Journal of Royal Asiatic Soc. 1886, стр. 519.

<sup>2)</sup> Срв. еще ибнъ-Дорейда, стр. 95. Преувеличениемъ является, если Барбье де Мейнаръ изъ Агани VII, стр. 17, 2 выводить заключение, что даже въ позднъйшия, мохаммеданския времена Тамимиты (еще во П ст.?) придерживались старыхъ арабскихъ обычаевъ относительно верблюдовъ "бахтра" и "шаибе" и т. п. См. Journal Asiat. 1874. П, стр. 208, прим. внизу.

<sup>\*)</sup> Тарафа, 16, 4. Надо сравнить съ этимъ нъкоторыя относящіяся сюда мъста у Фрейтага. Einleitung in das Studium der arab. Sprache, стр. 144.

<sup>4)</sup> Зохейръ, 15: 34; срв. однако Тарафу: Мо'аллака, стр. 53. 59.

Коссенъ де Персеваль I, стр. 301.

героевъ, величалъ ихъ «расточителями вина» <sup>1</sup>), и выдающієся поэты и герои котораго во времена язычества воситвали искристое вино, содержащееся въ кубит, выражая при этомъ мысли въ родъ вотъ какихъ:

"Если я выпью вина, я готовъ проиграть все свое имущество а моя честь дълается изобильной и не можетъ потерпъть ущерба."

По сходіасту этоть стихь инветь тоть смысль, что опьяненіе побуждаеть витязя проявлять благородство души и удерживаеть его оть всего низкаго 2). Или воть другой примъръ:—

> "Ты видишь, что и скупецъ дълается щедрымъ, когда застольная чаша дойдетъ до него" Э.

> "Когда кубокъ опъянить меня, проявляются мои доблести, и моимъ товарищамъ нечего опасаться съ моей стороны чего-нибудь дурного и нечего бояться имъ моей скупости" <sup>1</sup>).

Мы видимъ, что арабъ не склоненъ къ подвижничеству, не смотря на то, что природа его страны ужъ наложила на него лишенія, и не трудно догадаться, что безуспѣшно Мохаммедъ проповѣдывалъ ему воздержаніе отъ наслажденій языческаго времени. Общій тонъ, который проходить всюду, гдѣ выражается старо-арабское міровоззрѣніе, это—гедонизмъ:

"Ты тленень, поэтому спеши наслаждаться міромъ! Пусть будеть усладой опьяненіе и красивыя женщины, белыя, кажь газели, и смуглыя, кажь кумиры  $^{5}$ ).

Въ особенности вино, по старо-арабскить поинтіниъ, возбуждаетъ человъка къ доблести, къ чести, щедрости,—и вдругъ, по ученію Мохаимеда, на вино приходится смотръть какъ на скверну (ридже) и на дъло сатанинское, по выраженію Корана, и какъ на «мать великихъ гръховъ» (оммоль-кабанр)—по излюбленному выраженію богослововъ.

Этого не могли вбить себъ въ толкъ арабы, которые съ наслажденіемъ вспоминали о каждой каплъ вина, освъжавшей имъ горло во время

<sup>1)</sup> Агани XIV, стр. 131, предпосл. строва: саббао хамрин. Варіанть въ "Ыqд" I, стр. 44—151, гдъ означенное стихотвореніе приписывается Хассану ибиъ Табиту: ширрібо хамрин.

<sup>\*) &#</sup>x27;Антара: Моаллака, стихъ 39.

в) 'Амръ ибнъ Кольсумъ, стихъ 4.

<sup>4)</sup> аль-Мобаррадъ, стр. 73.

в) Имруль Кайсъ 64:7.

ихъ разъёздовъ по Сиріи и Месопотаміи 1), гдё въ набанахъ они предавались разгулу 2). Самые главные ихъ витязи ничились своимъ пьянствомъ; больше всего имъ нравилось, чтобы вино было «прасно, словно провь зарёзаннаго животнаго» 2), а впрочемъ любили его и тогда, когда оно бывало смёшано съ водой и медомъ 4), потому − что пить чистее вино считалось у нихъ вообще за опасную прайность 5). Истымъ джентльменомъ считался тотъ, кто съ одной стороны умёлъ зимою ловко справляться со стрёдами при азартной игрѣ «мейсиръ», а съ другой стороны срывалъ вывѣскуфлагъ виноторговца за то, что тотъ исчерпалъ весь свой запасъ 6). Танже вполиѣ обычное положеніе дёлъ изображено у того поэта, который могъ похвалиться о себѣ такимъ образомъ:

<sup>&#</sup>x27;) Срв. Гвиди: Della sede primitiva dei popoli semitici, стр. 43 и савд.

<sup>2)</sup> Araнa. IV, стр. 16.

<sup>3)</sup> Хассанъ ибнъ-Табитъ: "Диванъ", стр. 84, 8.; ибнъ-Хишамъ, стр. 522, 8. Агана X, стр. 30, послъдн. 64, 11; XIX, стр. 155, 12; ибнъ ас-Сикктъ, стр. 176 (аль А'ша). Срв. Гвиди, назв. сочин., стр. 45.

<sup>4) &#</sup>x27;Амръ ибнъ-Кольсумъ: Моаллака, стр. 2; Мофадд. 25:75, 37:21, Агано II, стр. 34, 29. Часто упоминается "вода изъ тучи"—"ма'о сахабин"— Имруль-Кайсъ. 17:9; Хамаса, стр. 713, ст. 3; срв. Набига 27:12,—и превозносится свъжесть этой воды; Лебодъ, стр. 120, стр. 3; про медъ см. Диванъ Хозейл. 131; 8.

<sup>5)</sup> Агана XII, стр. 128, 4. (Срв. о двойникъ тамъ же III, стр. 17, 17). Несмотря на это, смѣшеніе вина называется по древне - арабски "нанесеніемъ раны" ("шажже") - Мофадд. 10, 4. Агани VI, стр. 127, 20; Банат Со'ад, стр. 4, мзд. Гвиди стр. 34; "q a p a a a . Z. D. M. Ges. XXXVI, стр. 622, сверху, XL, стр. 573, ст. 137; "сафа q а"; Джаугари, подъкорнемъ мрх; Алькама 13:41. Смѣшеніе называется даже "убійствомъ" Агана XIX, стр. 93, 13: Хассанъ вбнъ-Табить, стр. 73; срв. аль-Мейдана II, стр. 47; Агана VIII, стр. 169; ибнъ-Дорейдъ: Мадахы́н нзд. Thorbecke, стр. 14, 5. О живомъ и мертвомъ винъ срв. стихотвореніе ибнъ-Артата: Агана, II, стр. 86. снизу. Продолжая разрабатывать этоть образь, поэты ввели въ эту картину убійства вина еще и месть за убійство (вар,-см. аль-'Амидій: Китабаль-Мовазане-Стамбуль 1287, стр. 24, тамъ же 31). По представление позлнъйшей поэзім, смъщивать вино значить осквернять его.—Аганů стр. 41 20. Арабскія преданія называють поименно техъ людей, которые пили несмещанное вино. Агана, XXI, стр. 100; Абульфыда: Hist. anteislamica стр. 136, 4 снизу. Относительно вина употреблялось выраженіе "сырф" (несмізшанное) въ противоположность "м і з а д ж" (смішанное); выраженіе, которое охотно переносилось на другія понятія, напр. на "смерть", "нев'врность": "сырфан ля мізажа ляћу" (Хассанъ нонъ-Табитъ: Диванъ стр. 98, 7; 101, 2); Агани, XV, стр. 79, 13; "саріх альмавти"-Хамаса, стр. 456, ст. 6; срв. аль-Мовашша, изд. Брюннова, 85, 19.

<sup>6) &#</sup>x27;Антара: Мо'аллака, ст. 52.

Если ты меня ищещь въ собраніи членовъ племени, то ты меня тамъ найдешь, и если ты вздумаешь ловить меня въ кабакахъ, то и тамъ меня изловищь <sup>1</sup>).

Женъ, всегда склонныхъ произносить увъщанія <sup>3</sup>), арабы-язычники старались предупредить тъмъ, что садились пить пънящееся вино рано утромъ, прежде чъмъ проснутся ихъ порицательницы <sup>3</sup>). На этихъ попойкахъ было, въроятно, очень весело, потому-что не даромъ же сравниваютъ пъніе на пиру, сопровождаемое аккомпониментомъ цымбалъ, съ громкимъ ржаніемъ боевого коня <sup>4</sup>). Только въ томъ случав, когда смерть любимаго человъка повергаетъ араба въ горе, онъ перестаетъ пить, а если на немъ лежитъ долгъ кровной мести — то онъ не прикоснется до кубка, пока не исполнитъ своего долга. Только тогда онъ опять говоритъ: «ралля лі ль-хамр» = «мнъ разръщается пить вино». Это, въроятно, было нъчто въ родъ религіознаго обычая <sup>5</sup>).

Восторженное описаніе вина сдідалось необходимой составной частью истинной арабской поэзів, такъ что самъ Хассанъ бенъ-Табитъ, первый мусульманскій поэтъ, півецъ славы и побідъ Мохаммеда, не могъ даже въ томъ стихотворенія, которое посвящено завоеванію Мекки, удержаться отъ слідующихъ словъ:

"Если мы допускаемъ что - нибудь не подобающее, напримъръ дражу или брань, то мы сваливаемъ этотъ позоръ на вино (котораго напились мы черезчуръ).

Мы его продолжаемъ пить и благодаря вину дълаемся царями" 6).



<sup>1)</sup> Тарафа: Мо'алл., ст. 46.

<sup>2)</sup> Xamaca, crp. 455, cr. 6.

в) Утреннему питью они отдавали предпочтеніе передъ другими часами дня. Агана X, стр. 31, 16, XIX, стр. 120, 5 снизу; Лебидъ: Мобалл., ст. 60, 61.

<sup>4)</sup> Мофадд. 16:17; срв. 'Антара: Мо'аллака ст. 18; Хамаса стр. 562, ст. 6.= = "мосми'ат" при попойкъ.

<sup>3)</sup> Мѣста, доказывающія это, можно найти въ соч. Вельгаузена: "Остатки арабскаго язычества" "Reste arabischen Heidentumes (стр. 116). Кромѣ того, см. Имруль Кайса 51: 9, 10 и Агани ІХ, стр. 7, 8; тамъ же 149, 2 (для различныхъ предметовъ воздержанія по объту); введеніе къ Зохейровой Мо'аллакѣ, изд. Арнольда, стр. 68; ибнъ-Хишамъ стр. 543. Въ связи съ этимъ дѣлается понятнымъ выраженіе: "ан-надир ан нодур 'алеййа—Аганй Х, стр. 30, 13.

<sup>6)</sup> Ибнъ-Хишамъ, стр. 829, 6.

Пожалуй, подлинность этого стихотворенія подлежить большимъ сомнівніямъ, но во всякомь случай приведенное місто служить, по крайней мірів, доказательствомь того факта, что народное старо-арабское сознаніе не считало предосудительнымъ говорить въ религіозномъ стихотворенів объ употребленіи вина. Въ боліве позднія времена это сочтено ужъ было неудобнымъ, и тогда исходъ быль найденъ въ томъ, что и побідная мекканская касыда Хассана была присоединена къ одному изътіхъ его стихотвореній, которыя онъ сочиналь, еще будучи язычникомъ. Начали разсказывать, будто набожный поэть однажды приходиль мино общества молодыхъ людей, которые весело попивали; когда этоть набожный человікъ вздумаль яхъ увіщевать, онъ услышаль въ отвіть: «Мы, пожалуй, отказались бы оть вина, но твои слова: «если мы совершаемъ что-набудь неподобающее и т. д.» опять побудили насъ къ пьянству 1)». Правда, стихотворенія, воспівающія питье вина, есть у Хассана и изъ языческихъ времень 2).

Правда, мохаммеданскіе ханжи з) со своей стороны старались коечто сділать съ цілью нанести ударь винопитію, и, разъ мы ужь упоминули мия Хассана Табита, то скажемь объ этихъ стараніяхъ поподробніве. 
Набожнымъ людямъ, повидимому, желалось подыскать доказательства, что 
самое дійствіе вина съ теченіемъ времени измінилось: въ языческое-де 
время вино производило облагораживающее дійствіе, воспітоє півцами, а 
съ тіхъ поръ, какъ закономъ Аллаха этотъ напитокъ быль воспрещень, 
онъ сталъ-де причиною всякаго распутства. Повидимому, эту мысль долженъ быль подтвердить сліддующій разсказъ, не безъ умысла вложенный 
въ уста Хассана. Это быль поэть времени перехода оть язычества къ 
исламу и, какъ такой, больше всіхъ годился для того, чтобы явиться 
носителень той мысли, которая вмілась въ виду богословами.

<sup>3)</sup> Передатчиками следующаго преданія являются Харидже ибнъ-Зейдъ, одинъ изъ семи мединскихъ богослововъ (ум. въ 99 г.) и Абдъ ар-Рахманъ ибнъ-Аби-з-зинадъ, хранитель преданій и муфтій въ Багдаде (ум. въ 174).



<sup>1)</sup> ас-Сохейлій. См. его примінч. на стр. 192.

<sup>2)</sup> Агани IV, стр. 16. снизу. Срв. стихотворенія стр. 90 и 91 въ его "Дивань" по Тунисскому изданію, которыя дышать расположеніемъ къ вину. Заслуживаеть вниманія стр. 39, 8: "Я клянусь, что никогда не забуду твоего сообщества, до твхъ поръ пока пьяницы будуть воспіввать сладость вина".

«Когла благочестивый поэть вернулся домой съ веселой бестан въ семействъ Набита» — такъ сообщаеть его сынъ — «онъ броснися на диванъ, поджалъ подъ себя ноги и сказалъ: «объ пъвицы — Pânka и ея попруга 'Азве-ль-Мейла'— пробудили во мет грустныя воспоминанія объ одномъ собранін, происходившемъ у Джабалы ибнъ-Эйхама во времена язычества; съ техъ поръ мив не приходилось слышать ничего подобнаго». Усмъхнувшись, онъ съль прямо и сталь разсказывать: «Я тогда видель десять певиць; пять гречановь-оне пела греческіе иотивы подъ аккомпанименты арфъ; пять другихъ пъли мотивы жителей Хйры; глава всъхъ арабсинхъ пъвцовъ изъ Менни и изъ другихъ иъстностей-Іясь ибиъ-Кобейда-привель ихъ къ Джабаль. Когда Джабала садился за пиръ, зала укращалась всевозможными драгоцънностями и наполнялась всевозможными благоуханіями; самъ онъ одбвался въ драгоценныя платья. И, илянусь Аллахомъ, никогда онъ не садился за такой пиръ безъ того, чтобы не преподнести мит и прочимъ застольникамъ по драгоцтиному одтянію въ качествъ почетнаго подарка. Такимъ изысканно-учтивымъ было его обращеніе, хотя онъ быль язычникъ! Сь улыбкой, не дожидансь просьбъ, онъ сыпаль подарками, и при этомъ выражение его лица было привътливо, и ръчь его обща учтива. Никогда и не слыхаль отъ него чего-нибудь непристойнаго или грубаго. А въдь въ то время мы всв были язычниками! Но воть Господь дароваль намъ ясламъ, уничтоживъ этимъ всякое невъріе, и мы перестали пить вино и оставили все негодное, и вы теперь--- мусульмане; пьете вы это же вино-изъ финиковаго и винограднаго сока; но когда выпьете ставана три, то ужъ совершаете всевозможныя буйства» 1).

Разсказъ этотъ составился, какъ видимъ, на основания того наблюденія, что арабы не слишкомъ охотно отрекались вследствіе проповедя некоторыхъ суровыхъ, набожныхъ людей изъ Медины отъ наслажденій, дозволенныхъ язычествомъ. Въ самомъ дёлё, уже Мохаммедъ долженъ былъ проповедывать правовёрнымъ, чтобы они не творили, по крайней мёре, молитвы въ пьяномъ виде 2);—запрещеніе, которое имеетъ более раннее происхожденіе, чёмъ последовавшее позже запрещеніе потреблять вообще

<sup>2)</sup> Cypa 4:46; Нёльдеке: Geschichte des Qorans, стр. 147.



<sup>1)</sup> Arânu XVI, crp. 15.

вино, но самая необходимость котораго даеть намъ заранъе понять, что за отношенія можно было ожидать со стороны арабовъ къ позднійшимъ распоряженіямь Пророка на этоть счеть. Всеобщее запрешеніе вина и послів смерти Мохаимеда не имъдо особеннаго успъха у арабовъ. Это было время. когда даже соціальные следы язычества еще не вполне удалось уничтожить; какъ же могли вдругъ войти въ силу стъсненія, внесенныя закономъ Пророка, въ техъ кругахъ общества, въ которыхъ должны были быть уничтожены еще эти языческіе сибды? Такъ, оказывается, что фезарить Манзурь ибнъ-Забанъ еще во время Омара продолжаеть пребывать въ томъ бракъ, въ который онъ вступнять во время язычества: съ женой своего умершаго отца. Да и въ потребленіи вина этотъ Манзуръ во время строгаго халифа обвинялся; халифъ однако дароваль Манзуру прощеніе, такъ-какъ Манзуръ сорокъ разъ поклялся, что не имъль никакого понятія о томъ, чтобы редигія запрещала пить вино. Когда Онаръ расторгь кровосивсительный бракъ Манзура и впредь запретиль ему пять вино, последній произнесь чисто языческія слова:

"Клянусь всёмъ, что было свято моему отцу: вёра ("дін"), которая насильственно разлучаетъ меня съ Маликой,—есть прямо великій позоръ.

Изъ того, что принесеть судьба, ничто ужъ не интересуетъ меня, если меня лишаютъ Малики и запрещаютъ пить вино 1).

Да вообще много было такихъ арабовъ, которые не желали отказываться оть наслажденія, доставляемаго виномъ, и отъ восхваленія его, несмотря на заключеніе въ темницу и другія наказанія, которыя налагались на нихъ, и этимъ арабъ сознательно выказываль сопротивленіе закону. Върнымъ типомъ такихъ людей является поэтъ Абу-Мыхджанъ Сакыфскій временъ Омара І-го.

> "Дай мнв, другъ, попить вина, хотя я знаю, какое откровеніе даль относительно вина Господь. Чистаго вина подай мнв, чтобы мой грвхъ быль болве тяжкимъ, такъкакъ только тогда, когда пьешь его несмъщаннымъ, грвхъ будетъ поливищимъ \*).

<sup>2)</sup> Торафъ 'арабіййе, изд. Ландберга, стр. 68, 8. Л. Абель: Abû Miligan роёцае arabici carmina (Лейденъ 1887), стр. 21.



<sup>1)</sup> Агани XI, стр. 56, 7=XXI, стр. 261.

Хотя вино и стало рёдкостью и насълиция его, и хотя исламъ да страхъ передъ наказаніемъ разлучили насъсъ виномъ.

Все-таки я пью его въ самый ранній часъ полными глотками, пью несмѣшаннымъ—и становлюсь по временамъ веселъ—и пью его смѣшаннымъ съ водою.

У меня въ головахъ стоитъ пѣвица; когда она начнетъ говорить, она кокетничаетъ.

Она поеть то громко, то тише, такъ что слышно только гудъніе, какъ будто мухи жужжать въ саду 1).

Заключение въ темницу не могло удержать его отъ питъя вина <sup>2</sup>), и прямо характерной чертой для духа такихъ людей является то обстоятельство, что поэтъ потомъ отказывается отъ наслаждения виномъ по доброй вол т, но гордо идетъ навстръчу угрожае мому наказанию <sup>2</sup>).

«Безумнъйшимъ стихотвореніемь, которое только когда-либо было составлено 4)», называли слёдующее стихотвореніе Абу-Мыхджана:

"Когда я умру, похорони меня возлѣ виноградника, чтобы мои останки и послѣ моей смерти могли питаться его сокомъ. Не хорони меня на равнинѣ в), такъ какъ я боюсь, что въ такомъ положеніи я не буду въ состояніи наслаждаться виномъ, когда умру<sup>16</sup>).

Подобную мысль приказаль начертать на своемъ надгробномъ памятникъ поэтъ, жившій въ эпоху Омейядовъ, Абуль-Хиндій:

<sup>1)</sup> Агани XXI, стр. 216, 15; Торафъ 69, предпосл. и слъд.; изд. Абеля, стр. 4. Этотъ стихъ заимствованъ изъ Моаллаки 'Антара, ст. 18; этотъ же стихъ обыкновенно приводятъ, какъ примъръ самобытнаго творчества арабовъ. Меренъ: Rhetorik der Araber, стр. 147; срв. аль-Хосри, стр. 36.

<sup>2)</sup> Ибнъ-Хаджаръ IV, стр. 329.

<sup>3)</sup> Торафъ 'арабіййе, стр. 69, 6; Абу-Юсофъ: Китаб-аль-хараджъ (Булакъ 1302), стр. 18, 2. Интересно здъсь слово таһһара дъ "очищать" въ смыслъ: наказывать; совершенно такъ же, у карматовъ это слово употребляется для обозначения смертнаго наказания, срв. Де-Гуе: Mémoires d'histoire et de géographie orientales I (Лейденъ 1886) стр. 53, 33. М. Мюллеръ тоже возводить латинское "punire" къ значеню: очищать (Essays, II, стр. 228).

<sup>4)</sup> an-Jamipin II, ctp. 381.

<sup>9)</sup> Такъ у Гольдціэра ("in der Ebene"). Въ арабскомъ оригиналь забарія, что лучше будеть перевести "въ пустынь". Козегартень, въ своемъ латинскомъ переводь Табарія, переводить этотъ стихъ: Ne sepelito me in campo vasto (Annales III, 40).—А. Кр.

<sup>6)</sup> Агани XXI, стр. 215, 8 и слъд., 218, 10; Торафъ 'арабіййе. стр. 72, 5 снизу; изд. Абеля № 15; срв. 'Ықдъ III, стр. 407.

"Когда я умру, то приготовьте мит саванъ изъ виноградныхъ дозъ и пусть виноградные тиски служатъ мит гробомъ" <sup>1</sup>).

Но не только въ стихахъ продолжается прославление вина. Такъ, у поколънія, слъдовавшаго непосредственно за Мохаммедомъ, оказывается веселое «братство бражниковъ», среди членовъ котораго находится сынъ благочестиваго Абу-Эйюба-аль-Ансарія, и изъ устъ его мы слышимъ слъдующую пъснь въ честь вина:

"Налей же мив мой стаканъ и оставь попреки; Освъжи кости, которыхъ конечное предназначение—тявть! Въдь отказъ отъ стакана и воздержание отъ него—смерть; Жизнь для меня въ томъ, чтобы кубокъ съ виномъ приходилъ ко мив <sup>2</sup>).

Преданія древнійших времень ислама показывають намь, что среди представителей истаннаго арабизма бывали свободолюбивыя лица, которымъ новая система съ ея запрещеніями и наказаніями за непринужденное наслажденіе была до того противна, что они готовы были даже совершенно покинуть все то общество, которое съ принятіемъ віры (дін) хотіло примінить по отношенію иъ нимь строгость, — покинуть его, чтобы только не отказаться оть своей свободы. Таковъ быль Рабі а ибнъ-Омейе-ибнъ-Халяфъ— арабъ, извістный и уважаемый за свою щедрость. Онь не хотіль, принявши исламь, отказаться оть вина и даже въ місяції Рамаданії предавался чашів. За это онъ быль изгнанъ Омаромъ изъ Медины. Такое распоряженіе до того возстановило гордаго человіна противъ ислама, что онъ не захотіль вернуться въ столицу даже послів смерти Омара, хотя могір разсчитывать, что при Османії встрітить больше снисхожденія. Онь предпочель выселиться въ страну христіань и самъ сділался христіаниномъ 3). Такой - же случай сообщается и въ слідующемъ столітіи относительно

<sup>3)</sup> Агана XIII, стр. 112. По источникамъ ибнъ-Хажара (I, стр. 1085) онъ, какъ будто, еще при Омаръ переселился къ Ираклію, и этотъ случай заставилъ Омара принять ръшенію: никогда никого не изгонять изъ Медины. Также ибнъ-Дорейдъ, стр. 81, сообщаетъ, что Рабі а перешелъ въ христіанство при Омаръ; виъсто изгнанія у него упоминается наказаніе плетьми.



<sup>1)</sup> Arana ibid. 279, 12.

<sup>2)</sup> Arâha XVIII, crp. 66.

ас-Салта ибнъ-аль-"Асыя ибнъ-Вабисе; ему погрозилъ Омаръ II, когда онъ былъ намъстникомъ въ Хиджазъ, плетьми, а этотъ гордый арабъ, мяъ племени Махаумовъ, принялъ христіанство: онъ предпочелъ его той власти, которая избрала своимъ девизомъ стъсненіе человъческой свободы въ пишъ и питъъ 1).

При Омаръ I-мъ были приложены старанія сломить сопротивленіе арабовъ, и халифъ, повидимому, серьезно принялся за искорененіе всего языческаго. Ан-Но'манъ-ибнъ-'Адій, котораго Омаръ назначилъ правителемъ Мейсана подъ Басрою, сочинилъ однажды веселую пъсню въ честь вина:

Затьмъ:

Если ты мнъ добрый собрать по кутежу, то подай мнъ выпить большой бокаль, не малый, разбитый; Можеть быть, повелитель правовърных в неодобрительно посмотрить на то, что мы виъстъ пьянствуемъ въ заброшенномъ замкъ" и т. д.

Когда Омаръ узналъ объ этомъ стихотвореніи своего подчиненнаго, онъ воскликнуль: «да, я дъйствительно смотрю на это неодобрительно!» и послаль ему отставку. Поэтъ оправдывался передъ халифомъ въ слъдующихъ словахъ: «клянусь Богомъ, о повелитель правовърныхъ! я никогда не дълалъ ничего такого, о чемъ говорю въ своемъ стихотвореніи. Но я поэть и чувствую избытокъ словъ, который я и излилъ теперь въ стихахъ, по обычаю всъхъ поэтовъ».— «А я клянусь» — возразилъ Омаръ — «ты не будешь больше у меня отправлять никакой должности, хотя бы то, что ты сказалъ, ты только сказалъ <sup>2</sup>).

Эта самая увертка, которой воспользовался въ данномъ случав поэтъ-намъстникъ, стала впослъдстви типичной. Съ воцарениемъ Омейядовъ не было наклонности насильно заглушать пъсни въ честь вина. Но все таки и во время Омейядовъ, точно такъ же, заговариваетъ духъ оппозиціи противъ мединской набожности, которая не нравилась представителямъ

<sup>2)</sup> Ибнъ-Хишамъ 786; ибнъ-Дорейдъ стр. 86; ад-Дамарій II, стр. 84.



<sup>1)</sup> Arana V, crp. 184.

стараго арабизма. Характеристичны въ этомъ отношенін пъсни вину Харисы ибиъ-Бадра († 50), которыя можно найти въ недавно появившемся изданів Брюннова, въ дополнительномъ томъ нь «Китаб-аль-агани». Словомъ, траниціонное прославленіе вина въ арабской поэзіи продолжалось безъ всяваго перерыва, изръдка развъ раздавался голосъ, звучавшій враждебно по отношению къ наслаждению виномъ 1); и такимъ образомъ мы станкиваемся зайсь съ единственнымъ въ своемъ роди явленіемъ, а именно-что поэзія изв'єстнаго народа въ теченіе цілыхъ столітій служить живымъ протестомъ противъ религіи того же народа 2). А для отвода глазъ благочестивыхъ людей имълось то оправланіе, что пъсни о винъэто только пустыя рёчи, на которыя незачёмъ смотрёть, какъ на отраженіе дійствительных фактовь 3). Відь поэты—какь это сказано о нихь въ Коранъ (26: 225) издревле не разъ говорили о вещахъ, которыми на самомъ дёлё не занимались 4). Такимъ образомъ застольныя пёсни Абу-Новаса и другихъ такихъ поэтовъ стали нормальными явленіями въ арабской антературь. Въ то же самое время это унаслъдованное чувство арабовъ пріобръло силу и въ другихъ формахъ литературы. Мы считаемъ одинъ разсказъ достаточно характернымъ, чтобы сообщить его здёсь, тымъ болье, что онъ важенъ для уразумьнія многихъ другихъ сообщеній, приводимыхъ нами въ нашемъ изследованіи. Было бы трудно опредёлить съ точностью, когда составился нашъ разсказъ, кишащій самыми грубыми анахронизмами, скажемъ лишь, что онъ, повидимому, явился выражениемъ живого протеста арабскаго духа противъ богословской реакцін 5), вошедшей снова въ силу въ началь эпохи Аббасидовъ. Нужно

<sup>5)</sup> Тогда снова начали заключать въ темницу поэтовъ, воспъвавшихъ вино: см. Агана XI, стр. 147. Приводимое тамъ стихотвореніе заключеннаго поэта



<sup>1) &#</sup>x27;Абдаллахъ ибнъ-Зобейръ аль-Асадій; Агана, стр. 46.

<sup>2)</sup> другія вещи, строго запрещенныя богословами, напр. світское пініе (відь извістно, какого миінія были богословы и святоши относительно півновъ) прикрывались именами "товарищей Пророка и ихъ преемниковъ", какъ это можно видіть изъ Агана VIII, стр. 162 (внизу). Авторитетомъ Пророка старались также воспользоваться и для допущенія пісенъ любовныхъ: аль-Мовашша, изд. Брюннова, стр. 105.

<sup>3)</sup> На это считали возможнымъ ссылаться и при пъсняхъ любовныхъ: аль-Хосрій I, стр. 220.

<sup>4)</sup> аль-Маккарій II, стр. 343.

признаться, что разсказь этоть мѣтко изображаеть намъ арабское настроеніе умовь—въ лицахъ обоихъ главныхъ героевъ: Амра ибнъ-Ма'да-Кяриба 1) и 'Ойейны ибнъ-Хысна, которыхъ исламъ пріобрѣлъ себѣ въ качествѣ своихъ послѣдователей, но которые оказались скоро, впрочемъ, очень шаткими:

«Ойейна посътиль однажны Куфу и пробыль тамъ нъсколько иней. Желая разыскать 'Амра-ибнъ-Ма'да-Кяриба, онъ приказаль своему слугъ осъдлать лошадь, и, когда слуга привель вы нему кобылу, 'Ойейна сказать: «Горе съ тобою! да развъ я когда-нибудь во время невънънія (джанняйе) ъздиль верхомъ на вобыль? а ты ожидаешь этого отъ меня теперь, во время ислама-то?» Тогда слуга привель ему жеребца, 'Ойейна свль верхомъ и поскакаль въ мъстопребыванию Бану-Зобейдовъ, гдъ приказаль провести себя нь жилищу Амра. Возлъ двери онъ остановился и громко выкрикнуль имя Абу-Савра (такъ прозывался Амръ). Послънни тотчась же вышель; онь быль въ полномъ вооружения, какъ будто только что прибыль съ поля сраженія, и воскликнуль: «добраго утра, Абу-Маликъ!» Ойейна, однако, возразвать: «развъ Богъ не установиль для насъ другого привътствія, а именно «миръ вамъ» «إلسلام عليكم «Ахъ, оставь меня въ поков съ непонятными для меня правилами!» — отвътиль Амръ: «Сойди съ коня, такъ-какъ вонъ у меня бъгаетъ ягненокъ, годный для ъды». Гость слъзъ съ коня, а 'Амръ взялся за барашка, закололь его, сняль шкуру, раздълняь мясо на куски, бросиль ихъ въ горшовъ и поставиль вариться; когда мясо было готово, онь взяль большую чашу, накрошиль въ нее хлеба и влиль въ нее то, что сварилось въ горшкь. Оба усвлись и стали ъсть это вкусное блюдо. Затъмъ хозявиъ спросиль:

<sup>1)</sup> О нихъ обоихъ вмёстё мы читаемъ также въ разсказё ас-Соютыя: см. Итканъ (Капръ 1279) I, стр. 35.



Джа фара ибнъ-Ольбы (умеръ 125) дышетъ контрастомъ между арабскою моруввою и запрещающей вино върой (дін). Подобная же тенденція проявляется во многихъ анекдотическихъ разсказахъ; между прочимъ см., напримъръ, аль 'Ыкдъ II, стр. 343—тамъ-же III, стр. 400. Въ этомъ послъднемъ разсказъ халифъ аль-Валідъ ибнъ-Йезідъ призываетъ одного остроумнаго человъка изъ Куфы и обращается къ нему со слъдующей ръчью: "клянусь Богомъ, я призвалъ тебя не для того, чтобы разпрашивать о книгъ Божіей и объ ученіи Пророка; я послалъ за тобой, чтобы потолковать съ тобою о винъ".

«Чего ты дучие желаль бы вышеть? Молока или того напитка, который мы пили на нашихъ пирахъ во времена язычества (джавилийе)?» — «Но развъ Аллахъ въ исламскомъ законъ не запретиль намъ вина?» возразиль Ойейна». — «Кто старше лътами? ты или я?» спросиль тогда 'Амръ. — «Ты--- старше» отвътняъ другъ. -- «Кто раньше иринялъ исламъ? я или ты?» -- спросилъ Амръ. — «И исламъ ты принялъ раньше», сказалъ Ойейна. — «Въ такомъ случать» - продолжаль Амрь - «знай: я прочиталь отъ доски до доски все, что написано въ Священной Книгъ, но нигдъ тамъ я не нашелъ, чтобы вино было запрещено. Тамъ написано только: «Неужели вы не будете воздерживаться оть него?» (Сура 5: 93)—ну, а мы оба отвётили на этоть вопрось: «нъть»; Богь на это промодчаль, - ну, и мы тогда тоже модчали». - «Что жъ сказалъ Ойейна — ты таки старше лътами и раньше сталь мусульманиномъ, чемъ я!». Они усълись, пъли пъсни, пили и пировали до поздней ночи, вспоминая времена язычества. Посяв Ойейна сталь собираться въ путь обратно. 'Амръ сказаль: «Для меня было бы позорно, если бы 'Ойейна увхамъ отъ меня безъ подарка». Онъ приказалъ привести архабскую верблюдицу, бълую, какъ будто вылитую изъ серебра, и велълъ слугъ снарядить ее для пути, да посадить на нее друга. Послъ этого онъ опить призваль слугу и приказаль ему принести мъщокъ съ 4000 дирхемовъ; этоть ившовь онь также подариль своему пріятелю. Когда Ойейна отвазывался брать деньги, Амръ сказаль: «клянусь Богомъ, въдь это у меня остатовъ еще отъ того подарка, который я получиль отъ Омара» 1). Но Ойейна не принядъ денегь и, когда уважаль, произнесь следующее стихотвореніе:

"Да будеть тебѣ, Абу-Савръ, такая награда, какая подобаеть за благородство;

"Да! если кто дъйствительно молодецъ, то это ты, всъми посъщаемый гостепріимный человъкъ.

"Ты приглашаещь насъ-гостей, оказываещь намъ полный почеть и научаещь насъ привътствовать по ученому  $^{u}$ )—такъ, какъ мы раньше не умъли.

<sup>2)</sup> По-арабски: "таһыййата 'ыльмин" طحية علم такъ сказано въ противоположность къ "таһыййата джаһиліййатин" طحية. Не мѣшаетъ здѣсь напомнить о существованіи развицы между привѣтствіемъ (таһыййе) исламскимъ и



<sup>1)</sup> Интересныя обстоятельства, при которыхъ 'Амръ ибнъ-Ма'дū-кя́рибъ получилъ деньги по приказанію 'Омара посл'в Кадисійской битвы, изложены въ нашей "Исторіи мусульманства" ниже.—А. Кр.

"Дал'ве, по твоинъ словамъ, въдь оказывается дозволеннымъ обносить чащу съ виномъ, искрящимся, какъ молнія въ темную ночь. "Ты это доказалъ "чисто-арабскимъ доводомъ", который неправаго заставляетъ признать правоту. "Клянусь Богомъ-престолодержцемъ! Ты хорошій образецъ на тотъ случай, когда святоша желалъ бы удержать насъ отъ питья. "По одвому слову Абу-Савра оказывается отм'вненнымъ запрещеніе

пить вино, а слово Абу-Савра важно и основано на знанів" 1).

Въ этомъ разсказъ выразилось недовольство противъ набожнаго настроенія со стороны тъхъ круговъ общества, среди которыхъ этотъ разсказъ возникъ. А возникнуть онъ могь ужъ въ такое время, когда набожность и богословіе поднялись въ общественной жизни до значенія господствующихъ элементовъ. Иллюстраціей къ вышесказанному можетъ служить винная пъснь Адама ибнъ-'Абдъ-аль-'азиза, который былъ внукомъ благочестиваго халифа Омара ІІ-го и однимъ изъ немногихъ членовъ омейндскаго царствующаго дома, успъвшихъ спастись отъ кроваваго меча перваго 'аббасида 2). Въ этой пъснъ (ст. 11—13) говорится 3):

"Скажи тому, который тебя за это (т.-е. за вино) порицаеть, —факыху 4) и почтенному человъку:

"Ну, такъ ты покинь его и надъйся на другое благородное вино изъ источника Сальсабиля (въ раю; сура LXXVI, 17).

"Продолжай сегодня испытывать жажду, а завтра пусть тебя насытять описаніями следовь оть покинутыхь жилищь" <sup>5</sup>).

языческимъ: языческое привътствіе состояло изъ поклона (соджуд سجود), тогда какъ мусульманамъ полагается привътствовать другъ друга райскимъ обращеніемъ: "миръ" (салямъ سلام). См. аль-Газзалій: Ихйа II, стр. 188, 12.

<sup>1)</sup> Arâhn XIV. ctd. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, IV, стр. 93, 23.

<sup>\*)</sup> Тамъ же, XIII, стр. 60, 61.

<sup>4)</sup> Факыхъ — законовъдъ. Но вмёсто этого слова мы имёсмъ разночтеніе: вады (низкому),—см. Як. ІV, стр. 836, 12. Такъ же и у Харисы ибиъ-Бадра тъ, которые порицають его за вино, отмечаются, какъ лі'ам (за заслуживающіе упрека). См. Агани XXI, стр. 27, 2; 42, 22.

<sup>5)</sup> Последній стихь особенно интересень какъ параллель къ обычной въ Абу-Новасовскихъ ваккическихъ песняхъ насмещей надъ оплакиваніемъ следовъ ставки (атлаль ЈУЈ) возлюбленной (срв. Абу-Новаса по изд. Альвардта 4:9; 23:11, 12; 26:3 и след.; 33:1; 34:53; 60:1, 14, 15 и т. д.); это оплакиваніе усвоено было изъ старинной поэзіи (срв. Агани III, стр. 25) и культивировалось у дальнейшихъ поколеній вплоть до новейшихъ временъ (очень интересныя данныя см. у аль-Маккарія I, стр. 925). Привязанность къ "атлалямъ" доходила у ста-

Туть ужь не женщины порицають расточительнаго мужчину, который пропиваеть свои деньги, но факыхи порицають вольнодумца, который нарушаеть законъ Корана. И нашъ разсказъ является повидимому явленіемъ наъ исторіи борьбы свободнаго арабскаго духа 1) протевъ доводовъ законниковъ (монялляфф زمكتّفون). которымь въ свою очередь не надобдало сочинять, иля осужненія ванопійнь въ общественномъ митинін, разсказиви, относящісся по временамъ джахнлійни в). Сюда принадлежить, напримъръ, разсказь о томъ, какъ язычникъ-корейшетъ 'Абдаллахъ ибнъ-Джад'анъ презръть питье вина: такими пріемами старались доказать, что еще во времена язычества выпающіеся корейшеты, чувствуя приблеженіе старости, осуждали пьянство. Характеръ этого преданія достаточно выясняется изъ того обстоятельства, что его источникомъ или, по крайней мъръ, распространителемъ называють богослова ибнъ-Абй-з-Зинада (срв. выше стр. 68. Казунстическимъ выдункамъ подобнаго рода противоноставлялся со здравымъ юморомъ, устами стараго язычника 'Амра ибпъ-Ма'дй-Кя́риба, «хожже 'арабіййе» — «арабскій доводъ».

<sup>3)</sup> Arann VIII, crp. 5. Cps. Caussin de Perceval I, crp. 350.



ринныхъ арабовъ до того, что это слово употреблялось ими даже въ качествъ клички для лошадей (Агани XI, стр. 88, 18; XXI, стр. 31, 3; нбнъ-Дорейдъ, стр. 106, 7). Виъсто педантичнаго сохраненія подобныхъ устарълыхъ пріемовъ хотълось избрать предметомъ для поэзіи дъйствительность. Насившка надъ "атлальной" поэзіей попадается уже у Тамима ибнъ-Мокбыля (Якутъ I, стр. 527, 10 и слъд.) и у аль-Комейта (Агани XVIII, стр. 193); нъкоторыя пословицы (аль-Мейданій II, стр. 235; 236) повидимому имъють ту же тенденцію.

<sup>1)</sup> Продолжающійся протесть противь запрещенія пить вино можно видіть и изъ того факта, что еще въ ІІІ въкъ хижры были въ ходу изреченія, ссылавшіяся на авторитоть Пророка и старавшіяся оправдать питье вина, и что къ богослову аль-Мозанію (ум. 204) предъявляся запросъ, на какихъ основаніяхъ эти преданія отвергаются ученымъ духовенствомъ (см. ибнъ-Халликанъ № 92, І, стр. 126 по изд. Вюстенфельда). Была накоплена цълая куча преданій, которыми старались ввести болъе снисходительное отношеніе къ употребленію вина; относящійся сюда матеріалъ см. въ 'Ыкдъ ІІІ, стр. 409—419. Очень рано создалась уступка въ пользу вина изъ финиковъ (Z. D. Morg. Ges. XLI, стр. 95). Существованіе этой уступки есть доказательство того, что пеквать modus vivendi начали очень рано. Изъ первой половины І в. гижры мы слышимъ голосъ, что люди, считающіе вино за запрещенное, "возились съ толкованіями этого запрещенія (

— дето протесть положи и сами не начивали пить" (Агани XXI, стр. 33, 8; 40, 17).

## YI.

Всъ благочестивыя упражненія, которыя Мохаммедъ требоваль оть правовърныхъ, противоръчнии арабскому чувству; но изъ всъхъ богослужебныхъ церемоній и обрядовъ ничто не встрётило столько сопротивденія, изъ встав религіозныхъ упражненій ни одно не подвергалось такому решительному отрицанію, какъ чинъ совершенія молитвы. У арабовъ не было сколько-нибудь глубоваго религіознаго направленія—того направленія, которое въ душахъ, склонныхъ къ благочестію, порождаеть непремънную потребность войти въ общение съ божествомъ в является источникомъ молитвенной набожности; и такъ-какъ у арабовъ ничего подобнаго не было, то мы ужъ заранъе могли бы свазать, что предписание молиться не найдеть себъ у нихъ подходящей почвы. У арабовъ южныхъ мы въ этомъ отношенім находимъ совстив иначе настроенную душу, но у доисламских врабовъ центральныхъ мы ничего похожаго на молитву не видимъ въ тъхъ остаткахъ ихъ пуховной жизни, какіе знаемъ. Было бы, конечно, слишкомъ смелымъ строить на основание отрицательныхъ повазаний чтонибудь большее, чёмъ гипотезу. Все же, для уразумёнія духовной жизни пентрадьно-арабскаго общества весьма важно собрать вийсти вси данныя, имъющіяся въ нашемъ распоряженіи я взвъсить ихъ значеніе.

Дошедшія до насъ свъдънія о донсламской религіи арабовъ имъютъ такой характеръ, что намъ нътъ возможности составить какое-имбудь ръшительное заключеніе насчеть того, какъ у нихъ стояло дъло съ молитвой въ періодъ языческій; но если мы и не можемъ опредъленно утверждать, что древніе арабы вообще не моличись 1), то съ другой стороны мы также не можемъ доказать, чтобъ молитва у нихъ являлась богослужебнымъ установленіемъ, чтобы она составляла нераздъльную часть ихъ въроисповъданія. Воззваніе въ божеству было у нихъ извъстно (срв. Кор. IV, 117); но, повидимому, оно не составляло центральнаго

<sup>1) &</sup>quot;Поразительный факть: низшія формы религій почти никогда не ставять необходимымъ требованіемъ молитву. А намъ это кажется непремінной частью религіи". Леббокъ: Entstehung der Civilisation (Начатки цивилизаціи), ніж. перев. А. Пассова (Іена 1875), стр. 321.



пункта въ богопочитаніи, не было харавтернымъ признакомъ богопочитанія. Характеристика ихъ богопочитанія, которую намъ даеть Мохаммедъ (VIII, 35), ничуть не можеть доказать, чтобы у нихъ существовало установленіе, похожее на мусульманскій «салат»,—скоръе она можеть намъ показать, какіе странные обряды были въ обычать у арабовъ, витьсто молитвы, заимствованной Мохаммедомъ отъ іудеевъ и христіанъ и преподаваемой своимъ землякамъ. «Ихъ «салат» при (святомъ) домъ былъ ничто иное, какъ свистаніе 1) и хлопанье руками» 2).

Это описание формъ доисламскаго арабскаго богопочитанія напоминаєть намъ аналогичные обряды другихъ народовъ, находящихся на низшихъ ступеняхъ религіознаго развитія. Къ этому, скорѣе, колдовству в), чъмъ благочестивому общенію съ Богомъ, относится и тотъ пріемъ, къ какому по временамъ прибъгали арабы - язычники съ цѣлью отогнать отъ себя бѣду. Въ минуту бѣды арабы обращались къ богамъ не съ молитвою и покаяніемъ. Въ числѣ немногихъ, относящихся сюда обычаевъ есть одинъ, который намъ показываетъ, какимъ способомъ арабы пособляли своей бѣдѣ. Для лучшаго уразумѣнія его, мы сообщимъ сперва объ одномъ обычаѣ, который и въ новѣйшія времена примѣняется жителями приморскаго города Йанбу': во время чумы они водятъ верблюда по всѣмъ городскимъ кварталамъ, чтобы этоть верблюдь взялъ на

<sup>1)</sup> Отсюда затёмъ развилась легенда, будто самое имя "Мекка" произошло отъ этого свистанія (Якутъ IV, стр. 616, 14); ссылаясь на одно місто Корана, мусульмане изобрізи даже разныя исторіи о подробностяхъ этого свистанія и хлопанія въ ладоши. См. ад-Дамійрій II, стр. 387.

<sup>2)</sup> Позже стали понимать древность въ дух'в исламскомъ, и преданіе заставляєть хозейлитовъ сообщать тобо'в (نَبْع Йеменскому царю), что у арабовъ въ Мекк'в есть святилище, гд'в совершается "салат". См. ибнъ-Хишамъ, стр. 15, 15.

<sup>3)</sup> Сюда принадлежать также амулеты и другія чары, употреблявшіяся арабами для предохраненія дітей, коней и даже взрослыхь людей противь болізней. См. многія міста у Альвардта: Chalef-al-Ahmar, стр. 379—380; Мофаддал. 3: 6; 27: 18; нонь-Дорейдь, стр. 328, 7 (hинаме); Бохарій "Адабь" № 55 (ношра противь завязыванія узловь, срв. у ан-Нававія къ Мослиму V, стр. 31). Такимъ колдовствомъ (рокйе (дів)) занимались еврейки (аль-Моватта IV, стр. 157) и бедуннки (Аганц ХХ, стр. 165); теперь срв. еще у Велльхаузена, стр. 144 и слід. Къ выраженію: "противь манайа такія чары не помогуть" прибавить можно сверхъ отмізченныхъ тамъ мість еще Див. Хозейл. 2: 3: Wright: Opuscula arabica, стр. 121, 14; ат-Тебрцій: Хам., стр. 233, 17.

себя всю бользнь и одинъ бы мучился; затычь они, на извъстномъ свяшенномъ мъстъ, душатъ его и воображають, что уничтожние однимъ ударомъ и верблюда, и заразу і). Въроятно, надо допустить, что этоть обычай есть остатовь оть язычества. — предположение тымь болье выроятное, что жители Йанбу' вообще сохранили до сихъ поръ убъжденія и жизненныя воззрвнія бедунновъ 2). Обычай же древне-арабскій, который мы вивемъ въ виду, это следующій: во время бездождія къ хвостамь рогатаго скота привязывались в зажигались вътни дерева сала ( saelanthus) и ощаръ (asclepias) 3); въ такомъ видъ животныя отводились на гору и оттуда сталкивались внизъ 4). Совершеніе подобнаго обряда, который замъчательно походить на одинь обрядь древнихь римлянь В и сходень также съ обрядами многихъ другихъ народовъ (см. очень поучительныя подробности въ изслъдованіи Маннхардта о Луперкаліяхъ) 6), -- должно было устранять засуху и бездождіе 7). Людямъ, которые проникнуты были подобными возэрвніями, должны были казаться очень странными слова Корана: «проси Бога о прощеніи, ибо Онъ прощаеть гръхи, и посылаеть съ неба обильный дождь» — и равно страннымъ мусульманскій «истисца» — (просьба къ Богу о водъ), основанный на этомъ мъсть Корана в). Надо замътить, что

<sup>1)</sup> Charles Didier: Ein Aufenthalt bei dem Gross-Sherif von Mekka übersetzt von Helene Lobedan, Лейпцигъ 1862, стр. 143.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Maltzan: Meine Wallfahrt nach Mekka, I crp. 128.

<sup>3)</sup> Первое изъ этихъ деревьевъ—нѣчто вродѣ алоэ; второе (asclepias gigantea)—колючій ласточникъ. $-A.\ Kp.$ 

<sup>4)</sup> Здёсь надо указать на ту роль, какую играли животныя въ одномъ староарабскомъ праздникъ "'ід-ас-сабо'" (عبد السبع т. е. праздникъ дикихъ звёрей). См. ад-Дамфрій І, стр. 450: срв. П, стр. 52. Очевидно, на этотъ же праздникъ указываетъ выраженіе "йавм ас-сабо" (—день звёрей) у Бохарія: Хара, № 4.

<sup>5)</sup> III тейнталь въ Zeitschrift für Völker-Psychologie II, стр. 134: Ф. Либректъ: Zur Volkskunde, стр. 261 и слъд.

<sup>6)</sup> Quellen und Forschungen zur Sprach-und Culturgeschichte der Germanischen Völker, тетрадь 51 (Страссбургъ 1884), стр. 136.

<sup>7)</sup> аль-Джавхарій, подъ буквами СЛ Срв. съ этимъ же "аль-Вышах ва та{кыф ар-римах" (Булакъ 1281, стр. 80), "Мохыт" подъ соотвътствующимъ словомъ І, стр. 981 б, ад-Дамарій І, стр. 187 сл.: срв. еще Freytag; Einleitung in das Studium der arabischen Sprache, стр. 364 (теперь и у Велльхаузена, стр. 157).

<sup>8)</sup> Срв. аль-Мавардій, изд. Энгера, стр. 183; Агана XI, стр. 80, 7 снезу.

аль-Джахызь, описывая тоть обрядь арабовь языческихь, о которомь мы упомянули выше, и называя его «Нар-аль-истисар» (поительный огонь) 1), пожалуй, говорить вскользь, что зажжение огня сопровождалось громкой молитвой и мольбой (ва дажжу бид-до'а' ва-т-тадарро'), но въ стихахъ, приводимыхъ имъ для свидътельства объ этомъ обрядъ поительнаго огня, ничего о молитвъ не говорится, равно какъ и во всякихъ прочихъ извъстіяхъ объ этомъ обрядъ.

Чтобы разбираться въ нашемъ вопросъ, очень важенъ еще одинъ, касающійся языка, фактъ, а именно, что Мохаммедъ для обозначенія богослужебнаго установленія, данпаго имъ для правовърной общины, т. е. для молитвы, не могь употребить ни одного арабскаго слова, а долженъ быль заимствовать свой религіозный терминъ «салат» у христіанъ 2); въдь, если бы онъ нашель соотвътствующее слово въ языкъ арабскомъ, то онъ бы его сохранилъ и только даль-бы ему повое содержаніе въ духъ исламскомъ 3).

Какъ-бы то ни было, одно можно утверждать съ полной увъренностью: это то, что арабы чрезвычайно старались уклоняться отъ такого установленія Мохаммедова, какъ молитва, и что Пророку досталась нелегкая работа, пока ему удалось ввести между своими земляками молитву въ своемъ смыслъ этого слова. Отвращеніе арабовъ къ молитвъ очень характерно отражается въ мохаммеданской легендъ о введенін молитвы.

Легенда эта 4) интересна для насъ, какъ доказательство того, что тъ люди, въ кругу которыхъ она возникла, вполит сознавали неохоту

<sup>1) &</sup>quot;Китабъ-аль-хейванъ", листъ 245-б. въ главъ о Ніран-аль-зараб (—Огняхъ арабовъ); ихъ есть пятнадцать родовъ. Безъ указанія источника можно найти извлеченія изъ Джахыза въ "Кяшкуль" Баха-эд-дина "Амильскаго, стр. 189.

<sup>2)</sup> Шпренгеръ (Das Leb. d. Moh., I, 323) полагалъ. что терминъ "салат" былъ вивств съ твиъ и еврейскій. Срв. и у самого Гольдцізра выше, стр. 80, стрк. 6.—А. Кр.

<sup>3)</sup> Если мы въ иномъ стихотвореніи, которов прицисывается джахилійскому періоду (таково въ Аганц XVI, стр. 145, 7) находимъ слово "мосалла" (мъсто молитвы), то это слово, хотя бы все стихотвореніе и пе считать за поддълку, надо принимать за позднайшую вставку. То же, конечно, надо сказать о такихъ грубыхъ поддълкахъ, какъ напр. у аль-Азракыя, стр. 103, 11: "куму фа саллу раббаком ва та аввазу".

<sup>4)</sup> Бохарій (по изд. Креля) І, стр. 100, Анбійа, № 6: Мослимъ І, стр. 234: Табарій І, стр. 1158 и слъд.: ибнъ-Гишамъ, стр. 271.

языческихь арабовь нь Мохаимедовому нововведенію. Быть можеть, легенда эта основана и не на преданіи, современномъ самому Моханмеду, но въ такомъ случаъ она основана на ежедневномъ наблюдении надътъми бедуннами, которыхъ видъли передъ собою составители этой легенды. Намъ не столько важенъ ея текстъ или варіанты, сколько ея общій сиыслъ и то міровоззрініе, которое въ ней отражается. Когда Мохамиедъ, такъ гласить легенда, влагая разсказь въ его же уста, — вознесень быль на небо, то посътиль подрядь шесть низшихь небесь и поклонился находившимся тамъ пророкамъ: Адаму, Идрису, Аврааму, Монсею, и Інсусу; потомъ поднимается онъ на седьмое небо, и тамъ Богъ предписываеть для его народа 50 ежедневныхъ молитвъ; Мохаммедъ возвращается въ Моисею и сообщаеть ему Божье приказаніе; когда Монсей узнаеть, что Богь требуеть оть арабовь 50 ежедневных молитвь, то совътуеть Мохаммеду вернуться и объявить, что арабы не въ состояніи исполнить это. Мохамиедь возвращается къ Богу, и Богь уменьшаеть число требуемыхъ модитвъ на половину; но Монсей, съ которымъ Мохаммедъ снова совътуется, не согласенъ и съ этипъ новымъ предписаніемъ и побуждаетъ Мохаммеда снова пойти къ Богу и сказать, что его народъ не въ состояніи исполнить и такой трудности. Возвратившись къ Богу, Мохаммедъ успъваетъ низвести требование до пяти молитвъ, но и это Монсей считаетъ для арабовъ невыносимымъ и побуждаеть Мохаммеда продолжать торгь. Но Мохаммедъ возражаеть ему: «теперь мит было бы совтстно передъ Богомъ».

Въ юморѣ этой легенды, быть можеть, не безумышленномъ, отражается тоть факть, что составителямъ было извѣстно уклоненіе языческихъ арабовъ оть обряда, оказавшагося для нихъ совершенно новымъ и безсмысленнымъ. Мы знаемъ изъ исторіи войны противъ племени Сакфъ, что это племя, соглашаясь подчиниться Мохаммеду, добивалось съ настойчевымъ упорствомъ, чтобы ихъ освободили отъ молитвъ; а когда имъ не удалось этого добиться, то они утѣшали себя замѣчаніемъ, что лишь поневолѣ они подчиняются необходимости совершать молитву, «хотя она—проявленіе самоуничиженія» 1). Мохаммедовъ противникъ Мосейлима прельстиль своихъ послѣдователей тѣмъ, что освободиль ихъ отъ молитвы 2).



<sup>1)</sup> Ибнъ-Хишамъ, стр. 916.

<sup>&#</sup>x27;2) Тамъ же, стр. 946.

Первые товарищи и ученики Пророка не должны были никакого проявленія своей религін такъ утанвать оть своихъ языческихъ собратьевъ, какъ молитву: въдь мусульманская молитва существовала уже въ первой общинъ, раньше оффиціальнаго установленія и опредъленія чина богослуженія. Чтобы совершать свою молитву, первые мусульмане должны были спрываться въ горныхъ ущельяхъ вблизи Мекки, а когда ихъ однажды застали при совершеніи этого благочестиваго обряда, то діло, повидимому, дошло до вроваваго побонща. Набожный Са'дъ вбиъ-Абй-Ваккасъ подняль тогда валявшуюся верблюжью челюсть и до крови избиль ею одного изъ нападавшихъ невърныхъ: это была-такъ заканчиваетъ нашъ источникъпервая кровь, пролитая изъ-за ислама 1). Да и самъ Пророкъ, когда корейшеты заставали его за молитвою, подвергался самой крупной брани <sup>2</sup>). Среди тъхъ, которые пали въ борьбъ съ язычниками за исламъ, упомипается нъкій 'Амръ-ибиъ- $\underline{T}$ абитъ, которому за его мученическую смерть (онъ панъ при Оходъ), по митнію мусульмань, уготовано місто вь раю, хотя онъ никогда не совершалъ предцисанной молитвы 3).

Насмышки язычниковъ были вызываемы не только самымъ фактомъ молитвы <sup>4</sup>), но и требуемыми при молитвъ извъстными тълодвиженіями. Это, повидамому, вытекаетъ изъ одной легенды, которая вложена въ уста Алію <sup>5</sup>). Наименьше сопротивленія выказано было по отношенію къ молитвъ утренней (ад-дофа), и въ первыя времена ислама, пока обязанность молиться не была растянута на пять ежедневныхъ пріемовъ, мусульмане имѣли—повидимому—только два положенныхъ времени для молитвы: утро и время послѣ объда; ужъ гораздо позднѣе были введены три прочихъ молитвы <sup>6</sup>).

<sup>6)</sup> Ибнъ-Хажаръ IV, стр. 700, но срв. Бохарій: Мавакыт ас - салат № 19; тамъ Абу-Хорейра сообщаєть изреченіе Пророка: "для лицемъровъ (монафыкун) труднъйшія молитвы — утренняя (аль-фажяръ) и вечерняя (аль-фыша). О, если бы они знали о пользъ этихъ объихъ молитвъ!"



<sup>1)</sup> Табарій І, стр. 1179.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, 1198.

Ибнъ-Дорейдъ, стр. 262.

<sup>4)</sup> Насм'єшки простирались и на самыя имена той или другой молитвы. См. аль-Багавій: Масабіх-ас-сонне І, стр. 32.

<sup>5)</sup> Примъчание Вюстенфельда къ ибнъ-Хишаму, II, 53.

И послъ смерти Мохаммена мы встръчаемъ у арабскихъ племенъ весьма легкомысленное воззръние на молитву. Тамимиты говорили, что оне совствиъ свободны отъ предвечерней молитвы, и основывали свою привиднегію на слугощемь аневноть: «Когла пророчина племени Тамимъ взялась вести общее дъло съ пророкомъ Мосейлимою и вступила съ нимъ въ бравъ, то ея племя потребовало отъ Мосейлимы брачнаго подарва на другой день послъ свадьбы. — «Я дарю вамъ разръшение отъ предвечерней молитвы (аль-'аср)», сказаль онь. — «И воть теперь это—наше преимущество», говорили позже бедунны: «это брачный даръ за благородную госпожу изъ нашего племени, и мы этого подарка возвратить не можемъ» 1). Еще въ концъ 3-го стольтія дъйствительныйшее средство, которое вожани карматовъ примъняли къ арабскимъ бедуннамъ и прочимъ арабамъ, съ целью привлечь ихъ на свою сторону, заключалось въ томъ, что оне разръщали арабовъ отъ поста, молитвы, а главное отъ запрещенія пить вино. Это не преминуло подъйствовать на арабовъ 2). Одинъ мохаммеданскій путешественникъ очень живо изображаетъ тогдашнія отношенія, и его сообщеніе о нарматской лавсь производить такое впечатлівніе, какъ будто мы перенесены въ условія арабской жизни времень джанилійня. Свободная, необузданная жизнь, некакыхь податей и взносовь, а равно некакой молитвы, никакой мечети и никакого чтенія хотбы з). Абу-Са'йдъ, введшій такіе порядки, хорошо уразумівать главную склонность арабовть, в зналь чъмъ онъ можеть ихъ къ себъ привлечь. Нъть конца, -- взятымъ, конечно, изъ жизни, --- анекдотическимъ разсказамъ 4), гдъ обрисовывается равнодушное отношеніе истыхъ арабовъ изъ пустыни къ молитвъ 5), незнаніе ими са-

<sup>1)</sup> Агани XVIII, стр. 166.

<sup>2)</sup> Aug. Müller I, 602 (рус. переводъ II, 305.—А. Кр.).

<sup>3)</sup> Relation du voyage de Nassiri Khosrau, ed. Ch. Schefer (Парижъ 1881), стр. 225 сл.; срв. де-Гуе (de Goeje): Memoires sur les Carmathes du Bahraïn et les Fatimides, 2-е изд., стр. 160.

<sup>4)</sup> Цълую главу анекдотовъ про бедуиновъ съ точки зрѣнія горожанъ съ въ аль-'Ыкдѣ II, стр. 121 и сл. (про Абу-Махдійю, типичнаго бедуина). Срво нихъ еще ибнъ-Котейбу, изд. Вюстенфельда, стр. 271.

<sup>5)</sup> Если въ одномъ изреченіи III в. хижры сказано, что "желающій поучиться молитвѣ (ад-до'à) пусть учится молиться по-бедуински (до'à аль-'араб, — см. Джахызъ: Байанъ, л. 47b)", то это изреченіе относится не къ благочестивому исполненію молитвы бедуинами (икамет ас-салат), но къ умѣнію выражаться изящно и

мыхъ существенныхъ мусульманскихъ обрядовъ <sup>1</sup>), ихъ равнодушіе даже къ Святой Книгѣ и ихъ полное невѣжество насчетъ важнѣйшихъ ея частей <sup>2</sup>). Арабы всегда съ бо́льшимъ удовольствіемъ слушали языческія пѣсни свовхъ витязей, чѣмъ благочестивыя строки Корана. Одинъ изъ хариджитскихъ полководцевъ 'Обейда ибнъ-Хиля́ль, разсказываютъ, имѣлъ привычку призывать своихъ воиновъ, когда они отдыхали отъ тревогъ битвы, къ себѣ въ палатку. Пришли къ нему однажды два ратника—«Что вамъ пріятнѣе?» сказаль онъ имъ: «чтобы я вамъ изъ Корана прочиталъ, или стихи сказалъ?» «Коранъ»—отвѣтили они, «мы знаемъ такъ же, какъ тебя самого,—почитай намъ лучше стихи».—«Ахъ, вы, безбожники!» сказаль имъ Обейда, «такъ я и зналъ, что вы стихи предпочтете Корану!» <sup>3</sup>).

сжато, чёмъ бедунны при случав отличались и въ своихъ молитвенныхъ воззваніяхъ къ богу, равно какъ и во всехъ случаяхъ жизни. Въ большинстве хрестоматій (кютоб-аль-адаб) мы находимъ именно такія бедуинскія до'я, приводимыя, какъ образецъ краткаго, подобающимъ языкомъ составленнаго моленія. Но съ другой стороны можно въ изобили привести для примъровъ разсказы о томъ, какъ наивно бе**тунны** обращаются съ Богомъ и совстиъ не знають о недоступномъ величи Его. Въ "Мостатрафъ" (лит. изд. Канрское, II, 326-327) мы находимъ нъкоторыя бедуннскія молитвы, сообщаемыя твин, кто ихъ лично слышаль. Въ нихъ Богь представленъ совершенно по-человъчески, и къ нему наивно обращаются съ такими выраженіями, съ какими можно обращаться только къ людямъ-благотворителямъ: абу-ль-макарим" "абйад аль-важћ" ابيض الوجه и т. д. Съ этими сообщеніями срв. заметку у Якута II, стр. 935, 2, где объ одномъ обитателе прибрежья Мертваго моря разсказывается, что онъ обратился къ Богу съ мольбой: "йа робейбі!" т.-е. "господчикъ мой!" въ уменьшительно-ласкательной формъ, —точь-въ-точь какъ обращаются къ людянъ, которымъ хотятъ польстить. Въ одной бедуинской молитвъ, сообщенной въ аль. Ыкдъ I, стр. 207, 3 снизу, молящійся говорить Богу: "ля аба ляка!" Срв. еще у аль-Бохарія "Адабъ" № 26.

<sup>1)</sup> ат-Тебризій: Хам., стр. 800 объ азань одного бедуина. Якуть І, стр. 790.

<sup>2)</sup> Съ Бохаріемъ срв. Агани XI, стр. 89, XIV, стр. 40. Одинъ арабъ изъ Бану-Адійй путаетъ стихи Зу-р-роммы съ Кораномъ, — см. тамъ же XVI, стр. 112.

<sup>3)</sup> Агани VI, стр. 7. Да и въ гораздо болъе позднія времена они забавлялись насившлившии замівчаніями по поводу Корана. См. аль-Джахызъ: Байанъ, листь 128а.

## III.

## Арабскія племенныя отношенія и исламъ.

И. Гольдцівра <sup>1</sup>).

При сравненіи, на соціальной почві, основанных на древних традиціях воззріній арабскаго язычества съ ученіями ислама, мы наталкиваемся на різкія, кажущіяся почти непримиримыми противоположности Соціальный строй арабскаго народа быль основань на взаимных и леменных в отношеніяхь. Принадлежность къ племени была тімь звеномь, которое связывало единоплеменниковь и, тімь самымь опять-таки, отділяло оть другихъ группь. Дійствительное или воображаемое происхожденіе оть общаго родоначальника было сямволомь соціальной нравственности, масштабомь для оцінки ближняго. Люди, преданія которыхь не могли сослаться на именитыхъ предковь, даже въ томь случав, если они жили на арабской территоріи и говорили на арабскомъ языкі, были осуждены на презрініе; униженіе, которое они встрічали, осуждало ихъ на такую діятельность, которая ихъ еще боліве унижала 2). Только аффиліація чужава племенемь, которое должно было защитить его, торжественное заявленіе



<sup>1)</sup> Переводъ этой статьи И. Гольдціэра (изъ Muhammedanische Studien, т. І, стр. 40—100) сдъланъ быль въ большей части Б. Э. Блумомъ и въ меньшей части другими; но окончательная отдълка принадлежить все равно Б. Э. Блуму. Такъ-какъ во время печатанія этихъ листовъ я на цілый місяцъ выізжаль изъ Москвы, то и вся тяжесть корректуры пала исключительно на переводчика, и потому справедливость заставляеть меня сознаться, что вся степень моего участія въ появленіи этой статьи ограничивается побужденіемъ къ переводу ея.

А. Крымскій.

<sup>2)</sup> Якутъ III, стр. 391, 3 и д.

преследуемаго о пріють, который онъ надвется найти въ палаткахъ чужого племени, или торжественный союзъ, который могь заменить общее происхожденіе — только это налагало на отношенія въ постороннему обязанности человъколюбія.

Во всякомъ случат строгое проведение въ жизнь племенного принципа составило основные столпы арабской моруввы <sup>1</sup>), и нарушение ихъ налагало на всякаго, будь то единичная личность или пълое племя, несмываемое клеймо безчестия, пятно общественнаго позора <sup>2</sup>).

Итакъ, центральнымъ пунктомъ соціальныхъ воззрѣній арабскаго народа являлось сознаніе общаго происхожденія отдѣльныхъ группъ. Легко понять, что слава одного племени по отношенію во всякому другому заключалась въ славѣ его предковъ; на ней покоилось притязаніе племени единичной лючести на почеть и уваженіе. Терминомъ для послѣдняго понятія является «расаб». Арабскіе филологи объясняють это выраженіе, какъ перечисленіе славныхъ подвиговъ предковъ в), но сюда, безъ сомиѣнія, также относится и перечисленіе самихъ славныхъ членовъ, именами которыхъ блещеть родословная какъ съ отцовской, такъ и съ материнской стороны в). Чѣмъ больше именъ можно было переумслить, тѣмъ полиѣе становился расаб, или благородство в). Къ предмету посмѣянія племени относился тотъ фактъ, если при его многочисленности мало можно было сказать о его славѣ в).

Слава предвовъ занимаетъ самое выдающееся мъсто среди факторовъ самосознанія араба 7). Какъ піэтизмъ по отношенію къ праотцамъ со-

<sup>7)</sup> бі-анна баву джаддин. Маликъ б. Нувейра, у Якута IV, стр. 794 п.



<sup>1)</sup> Было бы излишнимъ входить ближе въ разсмотрѣніе племенныхъ отношеній послѣ того, какъ онѣ детально были изложены въ трудѣ Робертсонъ Смита: "Родство п бракъ въ старой Аравіи" и нѣкоторыя сомнительныя мѣста были выяснены въ посвященномъ этому труду трактатѣ Нöльдеке (ZDMG, т. XL, 1886 г.) стр. 148 и слѣд.

<sup>2)</sup> Ср. Лабидъ стр. 10 с. 1 ида одда-л-qадімо и т. д.

<sup>3)</sup> Абу-Хилаль аль 'Аскарій въ Тораф 'арабійе, изд. Ландберга, стр. 60 предп.

<sup>1)</sup> Ср. Агани I, стр. 18, 11 фа аддид мивлаhонна, Аба Добабин.

<sup>5)</sup> Отсюда излюбленный оборотъ: ал-хасаб или ал-шараф ал-дахм Агани I, стр. 30, 9 вн.: XVII, стр. 107, 15, XVIII, стр. 199, 4 вн. Якутъ III, стр. 519, 13 ср. Хам. стр. 703 ст. 1.

<sup>6)</sup> Xam., CTD, 643 c. 3.

ставляеть одно изъ немногихъ религіозныхъ движеній его души, такъ слава родоначальнековъ племене служеть темъ кретеріемъ, сообразно которому онь опредъяжеть положение своего рода въ человъчествъ. И эта слава для его притязанія на личное уваженіе не могла быть ему безразлична; она значила для араба больше, чтит простой генеалогическій блескь, она для каждаго въ отдъльности имъла большое индивидуальное значеніе. Поскольку арабъ предполагалъ наслъдование тълесныхъ качествъ 1), постольку же онъ быль убъждень въ наслъдственности нравственныхъ аттрибутовъ. Добродътели и пороки наслъдуются отъ предковъ; отдъльный человътъ могъ лучше всего доказать свою морувву тъмъ, если онъ быль въ состояніи указать на то, что доблести, составляющія истинную морувву, онъ долженъ быль наслъдовать отъ благородныхъ предковъ 2) или что у него есть такіе предки, которые запов'єдали ему не что-нибудь, а сунну 3), которой слёдують потомки 4). Среди литературы разсматриваемаго нами вопроса, мы встръчаемъ слъдующія выраженія: «Жела, т. е. кровь предка, возвышаеть его 5)», няи «благородныя жилы возвышають его» до его предва 6); такимъ образомъ преимущества и добродътели потомковъ обывновенно разсматриваются арабами какъ унаслъдованное отъ предковъ достояніе. Онъ выводить свое происхождение оть «'ырд»... 7); этимъ хотять сказать, что свои нравственныя качества онъ можеть поставить въ связь

<sup>1)</sup> Хам., стр. 639 с. 1.

<sup>2)</sup> Тарафа 10:12; Зохейръ 3:43, 14:40, 17:36; Амръ 6. Кольсумъ: Мочалл. ст. 40.

<sup>3)</sup> Лябидъ Мочалл. ст. 81. Сунна—домохаммеданское слово, Зохейръ 1:60, также противоположность бідча, Муфадд. 34:42, ср. Хам. стр. 747 с. 3.

<sup>4)</sup> Зохейръ 14:8 Ила ма'шарин лам йо'рид-іл-ло'ма джаддоном.

<sup>3)</sup> Глаголъ нама съ 'ырд или 'оруд даетъ разнообразные обороты для выраженія этой мысли. Мофадд. 12:22, Хозейл. 220:5, 230:3; ср. Аг. ХХ, стр. 163,1. Разновидностью относящихся сюда выраженій является еще: захарат лаһо фіссалихіна 'орудо. Ал-Фараздакъ, изд. Буше стр. 4, 3 сн.) "Кипятъ его жилы въславныхъ (предкахъ)". Обратная сторона: таканнафаһо 'оруд ал'ала'їм Аг. Х, стр. 22,8.

<sup>6)</sup> Ал-Микдам б. Зейдъ у Як. III, стр. 471, 22 наматна ніа 'Амрин 'оруков каріматон (ср. наматно дорумон мін и т. д. Аг. XIII, стр. 15, 4 сн., II, стр. 158, 13, (тасамат дорумономо лі-н-нада).

<sup>7)</sup> Хозейл. 125:2.

съ таковыми его предковъ  $^1$ ), — манера выражаться, которая въ другихъ областяхъ примъняется также по отношенію къ физическимъ качествамъ  $^2$ ).

Доблесть предковъ сравнивается обыкновенно съ прочнымъ высокимъ зданіемъ 3); они его построили для потомковъ 4); постыдно было бы его разрушить 5). Слава предковъ является для потомковъ въчнымъ стимуломъ стать имъ подобными. Одинъ поэтъ изъ племени Харбъ со славою говоритъ про себя, что «харбійскія души 6)» постоянно призывають его къ добру. Благородство, расаб, вдвойнъ обязываеть къ благороднымъ дъламъ, оно налагаеть свои обязанности; принципа «noblesse oblige» въ этомъ кругу придерживаются въ лучшемъ его смыслъ 7). Уваженіе къ старинъ, преданія рода—служать для араба сильнъйшимъ стимуломъ къ совершенію доблестныхъ поступковъ, болье, чъмъ надежда на посмертную славу и стремленіе къ послъдней 8). Если онъ не можеть указать на именитыхъ предковъ, то стремится, хотя бы путемъ смълой фиккціи, привить свое генеалическое дерево къ другому роду<sup>9</sup>). Въдь его личная слава и достоинство имъеть для него



<sup>1)</sup> Ср. ал-хасаб ал-'аріq у ал-Азраці, изд. Вюстенфельда стр. 102, 16. Относительно 'ырq ср. также Вилькенъ "Нъсколько замътокъ и т. д." (Гага 1885) стр. 16, прим. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напр. о жеребцѣ фахлон мо'аррадон. Аг. І, стр. 11, 2, благодаря чему также выраженіе (тамъ же У стр. 116, 9): "йажрі-л-жавадо бі-сыххат-иl-а'ракы" становится понятно.

<sup>3)</sup> Хосун ал-мажди 'Амръ б. Кол . Мо'алл. с. 61, Лабидъ Мо'алл. с. 86.

<sup>4)</sup> Хам. стр. 777 с. 3; Ал-Набіга 27:34, Аг. ХІХ стр. 9, 18, ср. Мофадд. 19:2, 30:21 (банейто масачійан, Аг. ХVІ, стр. 98, 5 сн. ибтина аl-мажд; ср. ХІ, 94, 5 вн., 143, 14); также о дурныхъ свойствахъ говорять, что они воздвигнуты, т. е. тв, которымъ они приписываются, унаслѣдовали ихъ отъ своихъ предковъ. Ал-Набига (31:4); Хассанъ, Диванъ стр. 34, 1, 36, 77. Ср. также бані Минфарин. Ал-Фараздакъ стр. 5, 4 сн.

<sup>3)</sup> Ar. XIX, ctp. 99, 6 ch. cp. 110, 14.

<sup>6)</sup> Анфосон харбійятон, Хам. стр. 749 с. 3.

<sup>7)</sup> Лабідъ стр. 58 с. 2 ну'ті хокукан 'ала-л-ахсаби даминатан.

<sup>8)</sup> Этотъ взглядъ особенно подчеркнутъ у Хатима, изд. Хассунъ стр. 38, 6—7:39, 6 сн. и. д. и въ приписанномъ ему стихотвореніи, не включенномъ въ Діванъ, Хам. стр. 747 с. 2. Если судить о добродътели Хатима согласно арабской оцънкъ похвальности, то мы найдемъ, что она вообще не была свободна отъ честолюбивыхъ стремленій. Аг. XVI, стр. 98, 15.

<sup>•)</sup> Коссенъ де-Персеваль II, стр. 491.

мало значенія; а унаслідованная слава в достоинство должны наложить на него печать истиннаго посвященія въ рыцари  $^{\rm t}$ ).

"Есть разница между благородствомъ унаслъдованнымъ и благородствомъ, возросшимъ подобно травъ <sup>2</sup>)".

На этомъ основанім чей-нибудь низвій поступовъ охотно ставится въ связь съ низменностью его предковъ в). Показанія, не соотвътствующія этой точкъ эрънія принадлежать къ ръдкимь исключеніемь: я подразумъваю тъ выраженія древнеарабских героевь, гдъ они восхваляють себя за то, что не гордятся своими предками, но стремятся сослаться на свои собственныя добродетели и подвиги. Сюда относится не разъ цитированное стихотвореніе Амира б. ат-Тофейля 1), къ которому примыкають показанія изъ поздивишей эпохи в). Прославленіямъ (мафахыр), въ которыхъ ссылю на подвиги отцовъ даетъ основной тонъ-область, гдъ арабы присуждають пальму первенства составителю мо'аллаки ал-Хариву 6)—противопоставлены поношенія (мавалиб), цъль которыхь-обрушить возможно болье позора на предковъ противника или его племени или же, -- какъ это часто бываеть, -навлечь подозрѣніе на его безукоризненное происхожденіе 7). Это была ахиллесова пята гордыхъ арабовъ. Это быль тоть пункть, где всего чувствительные можно было задыть ихъ племенное самолюбіе, такъ какъ именю на происхожденій держалось ихъ притяваніе на славу и честь.

<sup>7)</sup> Глаголъ насаба обозначаетъ не только перечисленіе предковъ, но и доблестныхъ или позорныхъ поступковъ, сопряженныхъ съ именами отдъльныхъ членовъ родословнаго дерева. Хам. стр. 114 ст. 1: Жабир ал-Синбисі говоритъ: "воистину не стыжусь я, если (ты) развернешь мою родословную (насабтані), въ предположеніи, что ты не возведешь на меня лжи и обмана; тамъ же 624 ст. 4 насаба вообще о перечисленіи свойствъ: отсюда также насіб, описаніе возлюбленныхъ



<sup>1)</sup> Зохейръ 14:40; Аг. IX, стр. 147, 16.

<sup>2)</sup> Хам. стр. 679 ст. 3—Рюкертъ II, стр. 213, № 659.

<sup>3)</sup> Хассанъ ибнъ Хишамъ стр. 526, 9 ли-шадвати жаддиним, тамъ же 575, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ал-Мобаррадъ стр. 93, 6.

<sup>5)</sup> Ал-Мотаваккиль ал-Лейфі, Хам. стр. 772; его стихъ впоследствін быль очень популяренъ ('Антаровскій романъ XVI, стр. 28, также и въ другихъ мъстахъ ср. также ал-Мотанаббі, изд. Дитерици I, стр. 34 ст. 32. (ла-бираумі шарофто бал шарофу бі вабинафса фахырто ла бижододі) и ал-Хосрі, I, стр. 79.

<sup>6)</sup> Ал-Мейдані II, стр. 31: афхаро мин al-Харив б. Хылиззе.

Междоусобія племенъ сопровожнаются обоюдною сатирой (hugza'), гдѣ преимущественно перечисляются поворныя стороны характера и прошдаго побъяденной групны, наравит съ прославлениемъ собственной фамили въ хвастивыхъ выраженіяхъ 1). Сатира, распространявшаяся даже на внутреннюю семейную жизнь 2), была особенно необходимою составною частью веденія войны. Взаимный поэтическій турниръ разсматривается какъ серіозное возникновеніе военнаго положенія среди двухъ племенъ 3), равно накъ съ другой стороны-окончаніе войны тождественно съ прекращеніемъ созданья сатиръ 4). Обезпечение мира простирается не только на безопасность оть военнаго нашествія, но и на гарантію оть хвастивыхь вызововъ (ан ла йюгзам ва-ла йофахару в). При своеобразности арабскаго склада не удивительно, что эта часть борьбы ведется по преимуществу поэтами каждаго племени. Имъ принадлежало большое значение во время племенных междоусобиць. На это, между прочимь, указываеть описаніе 6), составленное ал-Хотай'ей Омару относительно причинъ военнаго успъха племени 'Абсъ въ эпоху жанилийе. Когда говорится о Кайсъ б. Зохейръ, Антаръ и Рабіъ б. Зійадъ, чьихъ разумной осторожности, отвагъ въ нападенім и предусмотрительности при командованім арабы единодушно и безъ противоръчія подчинямись, то упоминается также о томъ, что Кайсъ п проч. руководились поэзіей 'Орвы б. ал-Варда (на такио би шир "Орве 7).

<sup>1)</sup> Мофадд. 30: 38 и д. Рабі а б. Макрумъ говоритъ, обращаясь къ бану-Мадникъ, что онъ воздерживается отъ перечисленія позора своего противника (какъ это вошло уже въ обычай при борьбъ), довольствуясь указаніемъ славныхъ подвиговъ изъ прошлаго своего собственнаго племени. Вивсто многочисленныхъ примъровъ подобныхъ хвалебныхъ ръчей, здъсь достаточно указатъ, какъ на образчикъ: Тарафа 14:5—10. Изъ поздивйшей эпохи, въ видъ интереснаго типа племенной сатирической поэзіи, можно привести мъсто изъ Аг. II, стр. 104.

<sup>2)</sup> Напр. мужа и жены въ случат принадлежности ихъ различнымъ племенамъ Аг. II, стр. 165. Въ сборникъ пословицъ ал-Мофаддала (Амфал ал-тараб, изд. Стамбул. 1900 стр. 9, 4 сн.) встръчаемъ маленькій разсказъ того содержанія, что двъ женщины — жены одного и того же мужа вступили въ споръ другъ съ другомъ: фастаббата ва-таражазата: — онъ поносили одна другую и произносили другъ на друга стихи, составленные размъромъ разажнымъ.

<sup>8)</sup> Ибнъ Хишамъ стр. 273 10 тадавалу аш'аран.

<sup>4)</sup> Ar. XVI, crp. 142, 3.

<sup>3)</sup> Ат-Тебрізі, Хам. стр. 635, 9.

<sup>6)</sup> Ar. II, crp. 191, 5=VII, crp. 152, 8.

<sup>7)</sup> Ср. сообщеніе о древнемъ поэть ал-Афвань. Аг. XI, стр. 44, 9; Зонейръ 6. Жанабъ, тамъ же XXI, стр. 93, 23.

Это, какъ слъдуетъ изъ контекста, не можетъ исключительно относиться къ превосходству его какъ образцоваго поэта 1). Согласно другой точкъ зрънія поэтическій даръ, какъ кажется, понниался въ смыслъ своего рода искусства, и многое указываетъ на то, что съ этимъ даромъ ставились въ связь также и сверхъестественныя вліянія 2). Характернымъ является тотъ фактъ, что въ одномъ мъстъ поэтъ пояменованъ за одно съ авгуромъ (аыф) и знатокомъ родниковъ 2). На поэтовъ, — по крайней мъръ, такъ свидътельствуетъ ихъ названіе, — смотрять какъ на знающихъ и въщихъ (ша'ыр) 4), особепно въ дълъ племенныхъ преданій, которыя должны быть пускаемы въ ходъ въ сраженія 5), и на основаніи этого, согласно возгрѣнію арабовъ, поэтическое дарованіе относилось къ достоинствамъ человъка совершеннаго (камил) 6). Подъ словомъ «поэть» въ данномъ случать слъдуетъ понимать знатока славныхъ традицій племени 7),

<sup>1)</sup> Нольдеке: Стихотворенія 'Орвы стр. 10.

<sup>2)</sup> Напр. Ar. XIX, стр. 84, 4 сн. Это напоминаетъ воззрѣнія нѣкоторыхъ некультурныхъ народовъ на своихъ поэтовъ, ср. Journal of the Anthropological Institute 1887, стр. 130.

<sup>3)</sup> Ал-Мейдані II, стр. 142, 16.

<sup>4)</sup> Ср. Ибнъ Йачить, комментарій къ Муфассалю изд. Jahn I, стр. 128, 18. Барбье де-Мейнаръ (Journal Asiat. 1874, II стр. 207 сноска) думаеть о предположенін пророческаго дара и сравниваеть лат. vates. Въ связи съ этимъ можно бы было указать на священное призваніе поэтовъ, которое Цицеронъ, въ ръчи за Архія. с. 8, цитируеть изъ Эннія.

в) И для этого воззрѣнія мы находимъ аналогія у другихъ примитивныхъ народовъ, см. Шнейдеръ, Die Naturvölker II, стр. 236.

<sup>6)</sup> Аг. II, стр. 169, Таб. I, стр. 1207, Коссенъ де-Персеваль II, стр. 424 (ср. Ал-Хосрі II, стр. 252, поэтическій даръ—признакъ благородства). Эпитетомъ камил снабжали также мужей поздитайшей эпохи: нач. II ст. Солеймита Ашраса б. 'Аблаллаха (Фрагменты арабск. ист., изд. де-Гуе. стр. 89, 3 сн.).

<sup>7)</sup> Ибнъ Фарись (ум. 394) въ Мознирт (II, стр. 235): "Поззія (ал-ши'р) — архивъ (діван) арабовъ, чрезъ нее остались въ памяти генеалогическія свъдънія (алансаб), и славныя преданія (ал'ма'аўир) получили изв'єстность". Выраженіе: ал-ши'р діван ал 'араб приводится какъ древнее изреченіе Ибнъ жеріра 'ан ибн 'Аббас (Ал-Сиддіці листь 122b; изъ того же источника приводится также въ аль-'Ыддъ III, стр. 122 ал-ш. 'ылм ал'араб ва-діваноhа; оно находится также въ слітующей связи (Сиддя. 114а): Говорять, что Арабы сравнительно съ другими народами обладають четырымя прекрасными особенностями: головныя повязки—ихъ візны (ал-'ама'им тіжаноhа), илащи—ихъ стіны (ал-хоба хатаноhа), мечи—ихъ верхнія платья (алсойуф сіжаноhа) и поззія—ихъ архивъ". Эти сентенціи, какъ кажется, являются источникомъ изреченія Ибнъ Фариса; впрочемъ еще раньше оно было поставлено

которыя онь затымь въ борьбё съ противникомъ, стремящимся выставить поворныя страницы изъ прошлаго племени 1), могъ бы обратить въ честь своихъ. Поэтому о поэтв, чьимъ спеціальнымъ призваніемъ является служить племени въ этомъ направленіи и спосившествовать интересамъ его чести, говорять, что онъ—поэтъ своего племени. Напр. «ша'ыро Таглиба» и т. п. Выступленіе на сцену такого поэта-защитника и адвоката праздновалось среди родичей какъ радостное событіе, такъ какъ оно обозначало «защиту ихъ чести, охрану ихъ славы, увёковёченіе ихъ достопамятности и воздвиженіе памяти о нихъ 2)».

Было въ обыкновенів выискивать также поэтовъ изъ чужих племенъ, чтобы чрезъ ихъ посредство—порою за значительный гонораръ составить сатиры на врага, котораго желалось покорить 3). Не представляется невъроятнымъ, что предположеніе подобныхъ отношеній легло въ основу библейскаго разсказа книги Числъ: 22:2 и т. д. Сатира—необходимая составная часть веденія войны. Племенной ноэтъ хвастается тъмъ, что онъ не простой версификаторъ, но зажигатель войны; сатирическія стихотворенія посылаеть онъ противъ поносителей своего племени 4), и насмѣшка его была тъмъ болье дъйствительной, когда онъ «обладаль крыльями» и «слова его были ходячими 5)», т. е. онъ обходиль весь станъ и быль всѣмъ извъстенъ; онъ быль тъмъ болье опасенъ, если быль стоекъ. «Злая (ядовитая) ръчь, липнущая, подобно тому какъ сало безобразить коптскую женщину»6), «жгучая, какъ клеймо, выжженное углемъ 7)»; «острая, какъ на-

ноэтомъ Абу Фирасомъ ал-Хамадані (стр. 357) въ загодовкъ его стихотворенія (Розенъ, Краткія замътки (Notices sommaires) объ арабскихъ манускриптахъ 1881, стр. 225).

<sup>1)</sup> Лабідъ, стр. 143, ст. 6.

<sup>2)</sup> Ибнъ Рашіць въ Мозінрів II. стр. 236.

<sup>3)</sup> Аг. XVI, стр. 56, 6 сн.: ал-Монзир 6. Имрк., царь Хфры, во время своей войны съ гассанидомъ ал-Харифомъ 6. Жабала приглашаетъ многихъ арабскихъ поэтовъ составить сатирическія стихотворенія на врага: ал-Муфаддаль ал-Даббі, Амфал, стр. 50 и д.

<sup>4)</sup> Хам. 1, стр. 232 Ходба б. Хашрамъ. Ср. сильныя выраженія въ Хузейл. 120:2.

<sup>5)</sup> Тарафа 19:17 мин һиджа'ин ша'ырин калимоһ.

<sup>6)</sup> Зохейръ 10:33.

<sup>7)</sup> Ал-Набыта 9:2; последній сравниваеть свои сатирическіе стихи съ гранитнымъ утесомъ (вероятно по причине ихъ постоянства; Хассанъ Діван стр. 28, 1

конечникъ меча  $^1$ ), и остающаяся надолго послѣ того, какъ произнесшаго ее уже нѣтъ  $^2$ )».

"Вѣдь издавна знали, такъ говоритъ языческій поэтъ Ал-Моззаридъ <sup>3</sup>) "Что я, когда дѣло доходитъ до серьезнаго боя, караю словами и пускаю стоѣлы.

Памятенъ я для тъхъ, кого касаюсь монии въчно памятными стихотвореньями, Стихотвореньями, которыя распъваются путешественниками и звуками которыхъ погоняють верховыхъ животныхъ <sup>4</sup>).

Стихами, удерживающимися въ памяти, чьихъ декламаторовъ можно встрътить повсюду,

Всёмъ извёстными в), на которые натолкнешься въ каждой странѣ; Ихъ часто повторяютъ, и всегда выигрываютъ они въ славѣ, Всякій разъ какъ усердныя уста испытываютъ себя въ пѣснопѣньи; И въ кого метну я, хотя бы строкою оттуда, На лицѣ того запечатлѣно это, подобно черному пятну, И никому не смыть такого пятна".

Такъ, при соперничествъ племенъ, изъ устъ поэтовъ неслись стрълы, какъ изъ колчановъ героевъ, и раны, которыя онъ причиняли, глубоко внъдрялись въ честь племени, и многія покольнія ихъ чувствовали. При разсмотръніи этого факта не удивительно слышать, что поэты среди арабовъ внушали не мало опасенія •). Дъйствіе подобной сатиры въ доисламскую эпоху лучше всего можно оцънить, принявъ во вниманіе силу сатиры

ма табкі л-жибало л-хавалідо Зохейръ 20:10 и т. д.); другой сатирикъ называеть свою сатиру "нерушимое ожерелье". Аг. Х, стр. 171, 7 сн.: ср. пословицы 6:21.

<sup>1)</sup> Ср. Аг. XII, стр. 171, 19, гдѣ Жаріръ такъ описываетъ свою hижа… "точащая кровь по каплямъ, далеко распространяющаяся чрезъ уста рапсодовъ; подобная дезвію индійскаго клинка, который сверкнувъ, произаетъ".

<sup>2)</sup> Хам. стр. 299. Рюкерть I, стр. 231 № 190.

<sup>3)</sup> Ал-Муфадд. 16:57—61.

<sup>4)</sup> Ср. ал-Фараздакъ, изд. Буше, стр. 47 преди.

<sup>5)</sup> Ср. Зохейръ 7:7 бикюлли дафійатин шан'а'а таштаһиро.

<sup>6)</sup> Аг. IX, стр. 156, 10. Эта робость предъ поэтами представляется тыв болые обоснованной, если вспомнить, что свои язвительныя сатиры они направляли противъ пользовавшихся наибольшимъ уваженіемъ лицъ и племенъ безъ всякаго внышняго повода, а просто изъ чистой фантазіи. Въ этомъ отношеніи поучителенъ примыръ Дорейда б. ал-Симме; онъ надругался надъ 'Абдаллахомъ б. Жада'аномъ, по его собственному заявленію, "услыхавъ, что тоть—благородный человыкъ, и тогда ему захотылось хорошо помыстить свое стихотвореніе". Аг. тамъ же, стр. 10, 24. 'Абдъ Пагуву быль затянуть врагами изыкъ, чтобы лишить его возможности произносить нижа: Аг. XV, стр. 76, 18.

даже въ ту эпоху, когда онѣ понесли пораженіе со сторопы ислама; правда, что пораженіе было только теоретическое, но къ нему вскорѣ затѣмъ присоединилось и оффиціальное наказаніе. Факты изъ этой эпохи, именно періода господства династій омейядовъ, въ теченіе котораго инстинкты арабизма процвѣтали еще почти незатронутыми въ своей языческой непосредственности, въ высшей степени поучительны и для отношеній періода жахилійскаго, который, хотя и совпадаетъ съ нашими средними вѣками, тѣмъ не менѣе является для насъ во многихъ отношеніяхъ «доисторическимъ» и освѣщается своими позднѣйшими слѣдствіями. Мы далѣе увидимъ, что, какъ и въ другихъ жизпенныхъ отношеніяхъ, такъ и въ вопросахъ, вытекавшихъ изъ взаимныхъ племенныхъ отношеній, истые арабы въ очень ограниченныхъ предѣлахъ допускали вліяніе примирительныхъ ученій ислама.

Сатирическія стихотворенія какого-нибудь поэта могли имъть роковое вліяніе на положеніе племени среди арабскаго общества. Однимъ-одинъ стихъ Жеріра (ум. 110), этого классика позднівищей нижа 1), направленный протввъ илемени Номейръ («опусти свои глаза, такъ какъ ты изъ племени Номейръ» и т. д.) до того уронилъ это племя въ глазахъ общества, что номейритъ на вопросъ, изъ какого онъ племени, никоимъ образомъ не осмъ**дивался** называть себя настоящимъ именемъ, но называль себя членомъ племени Амиръ, отъ котораго племя Номейръ вело свое происхождение. Племя это могло приводиться даже въ качествъ устрашающаго примъра, когда поэть хотыль вселить во врага страхъ предъ силою своей сатиры: «Насмъшка моя унизить васъ, какъ Жеріръ унизиль бану-Номейръ» 2). Равная участь постигла также и другія племена, которыя благодаря какому-нибудь стиху были предоставлены вышучиванію и презрѣнію. Впрочемъ и уважаемыя племена, какъ то Хабытать, Залімь, Окль, Салуль, Банила и др. были предоставлены хуль и насмышкь, благодаря мелкимы эпиграммамы злостныхы поэтовъ, имена которыхъ встръчаются во многихъ мъстахъ арабской литературы. И неръдко приходится становиться втупикъ, когда мы находимъ у историковъ литературы разсказъ о нихъ.

<sup>1)</sup> Подробная характеристика и критическая оцънка сатиры Жеріра по отношенію къ сатиръ его современника Ал-Фараздака находится у Ибнъ ал-Авіра за-Жазарі: Ал-Мавал ал-шавір (Булакъ 1282) стр. 490 и. д.

<sup>2)</sup> Ср. еще Жеріра про Номейра, Аг. ХХ, стр. 170 предп.

Дъло въ томъ, что во многихъ случаяхъ ръчь идетъ только о пустой насмъшить безъ всякой связи и отношенія къ какому-нибудь дъйствительному событію въ исторіи даннаго племени, хотя, съ другой стороны, неръдко надо имъть въ виду, что подобное дискредитированіе, можетъ быть, обосновывалось не исключительно на насмъшливости поэта, но на историческихъ событіяхъ, оставшихся для на съ неизвъстными 1).

"Я замътилъ, что ослы—самыя лънивыя изъ выючныхъ животныхъ— "Такъ племя Хабитатъ—самое лънивое среди тамимитовъ".

Такой насмъщавый стихъ, при всей безсмысленности и маловажности его содержанія, вслъдствіе своей грубости съ удивительной быстротой распространился въ средъ арабскаго общества, и членъ племени, которое поражали эти неуклюжія слова, долженъ былъ быть готовымъ, проходя мимо палатокъ другого племени, услышать ихъ за своей спиной и, потому, на вопросъ, чьего онъ племени, онъ произносилъ имя своего прадъда. Вообще членъ племени, заклейменнаго сатирою поэта, видаль себя вынужденнымъ скрывать свое настоящее племенное имя. Такъ, напр., и племя Анфъ-ан-нафа (въ пер.: «носъ верблюдицы») было принуждено называться банў- Qорейш, пока ал-Хотай'а не выручиль ихъ слъдующими словами:

"Ну, пусть какой-нибудь народъ будеть носъ; значить, другіе это хвость; а кто же сочтеть равными носъ верблюда и хвость его?-

Послѣ этого они опять могли называть себя своимъ честнымъ старымъ именемъ 2). Племя Банила имъло несчастіе прослыть скрягами 3) и, вплоть до

Одинъ арабъ, смотръвшій недоброжелательно на отличіе благороднаго



<sup>1)</sup> Порою тъ комическіе моменты, которые сообщались изъ жизни предка племени, вплоть до позднъйшихъ временъ держались за племенемъ. Такъ, потомки 'Ыжль (вътвь Бакръ б. Ва'ыль) принуждены были выслушивать въ сатирическихъ стихотвореніяхъ все, что разсказывалось объ этомъ мнимомъ ихъ предкъ. Вотъ какъ его заставили, напр., дать имя своей лошади, такъ какъ въдь всъ породистыя лошади носятъ собственныя имена у арабовъ: 'Ыжль выбилъ глазъ у своей лошали со словами: даю ей этимъ имя А'вар, что значитъ—одноглазая. Эта глупость предка послужила поводомъ къ осмъянію всъхъ Ыжлитовъ. Аг. ХХ, стр. 11. Столь же ничтожное основаніе приводится тому, что Тамимиты получили насмъщливое прозвище: Бну-л-Жа'ра' Аг. ХVIII, стр. 199.

<sup>2)</sup> Эти событія изложены съ поучительною подробностью у Ал-Жахыза, Кітаб ал-байан л. 163 и д.—Антологію см. въ Ал-Чкат III, стр. 128 и д.

-эпохи Аббасидовъ, бахилиты вынуждены были терпъливо сносить насившки

- "Если ты крикнешь собакт: "Ты бахилить" она (тотчасъ же) завоетъ надъ нанесеннымъ ей тобою позоромъ".
- "Сыны Са'іда!—(такъ говорять дётямъ Са'іда б. Сали, жившаго въ эпоху Харун-ал-Рашида).—Сыны Са'іда, вы принадлежите къ племени, которое не знастъ уваженія къ гостю".
- "Оно—народъ, ведущій происхожденіе отъ Бахила б. Йа'сура, но его же ты произведешь и отъ 'Абд Манафа, если зайдетъ вопросъ о его происхожденія; (потому что своего истиннаго происхожденія онъ долженъ стыдиться).
- "Они соединяють вечернюю трапезу съ завтракомъ и, если подають пищу, то, клянусь жизнью твоего отца, ея никогда не бываеть достаточно".
- И, если путь мой ведеть меня къ нимъ, то мнв кажется, будто я завхалъ въ Абрац ал-чаззафі (къ съверу отъ Медины на дорогь отъ Басры; тамъ, говорятъ, по ночамъ слышались голоса демоновъ і); ед. ч. — чазіф-ал-жинн) з).

## Племя Теймъ было также подъ гнетомъ сатиръ-Ахтала:

"Если я встрівчаюсь со слугами Тейма вмізсті съ ихъ господами, я спрашиваю: которые изъ нихъ слуги?

"Самые негодные въ этомъ мірѣ—это тв, которые царствують въ Теймѣ, и—правится-ли это имъ или нѣтъ—господа между ними слуги" 4).

Здёсь, не смотря на времена ислама, который не могь благопріят-«твовать нижа" в), проявлялся постоянно сказывавшій свое дёйствіе духъарабской джахилійн. Въ язычестві же рідко можно было найти поэта, жоторый противостояль бы соблазну культивировать нижа";—этимъ, мы уже виділи, хвастались, какъ достойной похвалы добродітелью, самые выдаю-

тамимита Ал-Ахнафа б. Кейсъ при дворъ 'Омара, бросаетъ ему упрекъ въ томъ, что онъ сынъ женщины изъ племени Бахила. Ал-'Ікд I, стр. 143.

<sup>&#</sup>x27;) Ал-Мобаррад, стр. 433.

<sup>2)</sup> Ar. II, CTp. 155, 4 BH.

<sup>3)</sup> См. также стихъ Йакута I, стр. 84, 9 и д. Имя мъстности упоминаетъ кромъ того Хассан въ отрывкахъ цитированныхъ у Йак.; Діван стр. 65, 15; Аг. XXI, стр. 103, 21.

<sup>4)</sup> Ar. VII, стр. 177. Равенство рабовъ и свободныхъ предаетъ осмъянію также и Зу-л-ромма у Ибн ал-Сиккіта (Лейденск. рук., Варнеръ № 597) стр. 165: -савасійатон ахрарова ва абідова.

<sup>3)</sup> Правительство преслъдуеть и наказываеть сатириковъ. Аг. П, стр. 55 вн., XI, стр. 152 вн., ср. Йак. III, стр. 542, 19.

щіеся люди того времени. Съ другой стороны, для араба считалось позоромъ, если онъ пе удостоивался hижа' отъ непріятеля, такъ какъ это считалось признакомъ вичтожности '). Ръдкимъ, можетъ быть, единственнымъ исключеніемъ былъ жившій на рубежъ язычества и ислама 'Абда б. Ал-Табіб, о которомъ передаютъ, что онъ воздерживался отъ сатирической поэзіи, потому что смотрълъ на нее какъ на низость, а въ воздержанія отъ нея видълъ морувву 2). Какъ объ особенномъ знакъ искренняго союза между двумя лицами упоминается, что пикогда «среди нихъ не возникаль обмънъ поносительными стихотвореніями» 3). Еще въ эпоху мохаммеданства мы видимъ, что даже считавшійся святымъ обычай гостепріимства нисколько не гарантироваль отъ huжа' 4).

II.

Противъ соціальнаго воззрѣція, изъ котораго возникли эти отношенія, ученіе ислама теперь рѣзко ополчалось. Мы подразумѣваемъ не самое ученіе Мохаммеда, но, въ широкомъ смыслѣ, исходящее изъ него исламское міровозарѣніе, поскольку оно выразилось всего вѣрнѣе въ традиціонныхъ изреченіяхъ, приписанныхъ Пророку.

По этому міровоззрѣнію, исламъ былъ призванъ прочно утвердить равенство и братство всѣхъ сплоченныхъ его союзомъ людей. Водвореніе ислама должно было нивеллировать всѣ общественныя и генеалогическія различія; соревнованіе и нескончаемая взаимная вражда племенъ, ихъ «опозориванія» и «прославленія» должны были затихнуть; между арабомъ и варваромъ, между свободнорожденнымъ и вольноотпущенникомъ въ исламѣ не должно было дѣлаться никакой разницы. Въ исламѣ должны быть

<sup>4)</sup> Ал-Фараздакъ изд. Буше стр. 7, 6, ср. Аг. XVIII, стр. 142 предп.



<sup>1)</sup> Хам. стр. 628 строк. 4.

<sup>2)</sup> Аг. XVIII, стр. 163 вн. Въ позднѣйшую эпоху подобные примъры наблюдаются чаще. Мискін ал. Дарімі (ум. 90) воздерживается отъ нижа, но не уклоняется отъ мофахары (Аг. XIII, стр. 153, 9 сн.); также Носейбъ (ум. 108) воздерживается отъ сатиры. Мотивы его Аг. I, стр. 140, 8 сн., 142, 13—изложены различно. Ал. Ажайжъ (II ст.) превозноситъ себя за избъжаніе сатиры, ср. Ал-Хосрі II, стр. 254. Ал. Бохторі (ум. 284) заповъдалъ своему сыну сжечь по его смерти всякую нижа, которую онъ встрѣтитъ между его стихотвореніями. (Аг. XVIII, стр. 167).

<sup>3)</sup> Xam. crp. 309 c. 6.

только братья, и въ «общинт (уммат) Мохаммеда» вопросъ, Бекръ ли, Таглибъ ли, арабъ или персъ, долженъ былъ замолкнуть и подвергнуться запрещеню, какъ чисто джахилійскій. Съ того момента, какъ Мохаммедъ былъ объявленъ пророкомъ «бълыхъ и черныхъ» и его посланіе было возвъщено какъ милость всему человъчеству, среди его послъдователей не должно было быть иного преимущества, какъ то, которое основано на благочестивомъ разумъніи и стъдованіи его миссіи.

Зародыши этого воззрѣнія несомнѣнно имѣють свои корни въ тѣхт поученіяхъ, которыя самъ Мохаммедъ давалъ немногимъ сплотившимся въ то время вокругъ него вѣрующимъ, въ мединскую эпоху своей дѣятельности. И первый толчокъ къ ихъ произнесенію лежалъ не столько въ стремленія дать арабскому обществу болѣе высокій соціальный строй, сколько въ томъ отношеніи, въ какое, благодаря факту переселенія, попалъ Мохаммедъ и сопровождавшіе его вѣрные мекканцы къ своимъ корейшитскимъ единоплеменникамъ. Необходимость вести войну противъ послѣднихъ, фактъ, по древнеарабскимъ понятіямъ равносильный высшей степени измѣны и безчестія, принудаль Пророка провозгласить ничтожество племенного принципа и найти основу для солидарности въ исповѣданіи единой религіи 1). Изъ этой политической необходимости разрѣшить трудное положеніе дѣлъ выросло тогда ученіе, возвѣщенное съ полнымъ сознаніемъ заключенной въ немъ соціальной реформы.

«О люди! Мы, создавши васъ отъ мужчины и женщины, сдълали васъ народами и племенами, чтобы вы могли распознавать другъ другъ. Но воистину предълящомъ Бога самый богобоязненный среди васъ—самый благородный 2)». Тутъ ясно выражены равенство всъхъ правовърныхъ передъ Аллахомъ и та мысль, что богобоязненность—единственное мърило благородства 3), не взирая на различія, основанныя исключительно на происхожденіи. Мохам-

<sup>3)</sup> Благородство эпохи идолопоклонничества (джахилійе) принимается (согласно Б.: Анбійа: № 9; Мослим V, стр. 215) въ разсчетъ также и въ исламѣ, но только подъ условіемъ, чтобы фактъ благороднаго происхожденія дополнялся аттрибутомъ добраго мусульманина: хійароном фі-л-джанилійа, хійароном фі-л-ислам ида фадону.



<sup>1)</sup> Снукъ-Хургронйе, Исламъ, стр. 47 особаго оттиска.

<sup>2)</sup> Cypa 49:13.

меданская экзегеза вполит согласна съ такимъ толкованіемъ словъ Корана, въ которое и наше научное изследованіе текста также не можеть внеств никакихъ измененій. Этимъ вероученіемъ пробивалась сильная брешь въ воззреніи арабскаго народа на взаимное отношеніе его отдёльныхъ племень, и все то, что мы уже знаемъ о соціальномъ духе у арабовъ, даеть намъ поводъ не относиться съ недовёріемъ къ традиціи, говорящей про оппозицію этому ученію со стороны арабовъ.

О Бепритахъ она, напр., передаетъ, что они, будучи уже готовы приминуть из побъдоносному пророку, при приведеніи въ дъло ихъ рышеніястали втупивъ передъ следующимъ соображениемъ: «Религия внука 'Абд ал-Мотталиба-такъ говорвли они-запрещаеть темъ, которые ее принимають, воевать другь съ другомъ; она присуждаеть мусульманина, убившаго своего единовърца (даже, если тотъ изъ чужого племени)-къ смертной казии. Значить, мы должны бы были отказаться оть нападелія и разграбленія тъхъ племень, которыя, какъ и мы, принимають исламъ... Мы сначала предпримемъ еще одну экспедицію противъ Тамимитовъ, а потомъ уже объявань себя мусульманама 1)». Это, конечно, быть можеть, только аневдотическій разсказь, но онь тімь не менье возвикь на почві дійствительныхъ отношеній. Свою мысль, что отнынъ исламъ, а не принадлежность къ племени являются связывающимъ звеномъ общества. Моханиедъ неодновратно иллюстрироваль поступками, которые нивли своей цваью подтвержденіе этой мысли. Такъ, напр., въ домв Анаса онъ благословиль на побратимство 45 (по друг. источникамъ 75) паръ. состоявшихъ изъ одного правовърнаго мекканца и одного правовърнагомединца, и этотъ союзъ долженъ быль быть такъ тъсенъ, что побратавшіеся, устраняя родныхъ по крови, являлись другь у друга наслідниками 2). Этимъ должно было быть показано, что религія образуеть болье прочный базись для братства, чымь принадлежность из одному в тому же племени.

Кажется, что Моханиедъ зорко следиль за темъ, чтобы воспоминаніе о старой вражде вновь не оживлялось въ душахъ техъ, относительно ко-

<sup>2)</sup> Источники см. Шпренгеръ III, стр. 26.



<sup>1)</sup> Коссенъ де-Персеваль II, стр. 604.

торыхь онь полагаль, что доставиль имь большую славу, чемь всё боевые дне ихъ языческихъ предковъ. Съ этимъ стоить въ связи антипатія, прогланывающая въ древнихъ изреченіяхъ ислама по отношенію въ поэтамъ, навъ выразителямъ древнеявыческого образа мыслей. Не все то. вражнебное поэтамъ и поэзін, что мы находимъ въ старинныхъ традиціяхъ. а онъ притомъ, какъ извъстно, могли опираться на Коранъ 26:225,можеть быть объяснено преследоваціями, которыя Пророкь самъ претернъль со стороны поэтовъ. Если давно умершій Имру-л-Кейсь называется главой поэтовъ по дорогъ въ адъ и, не смотря на славное имя, которое онъ стижаль въ этомъ мірь (дюнйа), въ загробномъ (ахира) предается полному забвенію 1), то очевидно, что поэзія подверглась запрещенію просто какъ органъ языческаго міровозарвнія. «Для всякаго лучше, чтобы тело его было исполнено гноя, нежели стихотвореній» 2). Хотя это воззрвніе никогда не нибло мъста въ практикъ ислама 3), тъмъ не мепъе оно управлядо умами благочестивыхъ и набожныхъ людей. Древивишимъ халифамъ были принисаны приназы, имъвшіе цълью ограничить область поэзів 4). Омаръ II быль особенно неблагосклонень въ поэтамъ, явившимся съ цёлью воспёть его в). Благочестивые люди въ роде Носейба въ Вуфъ (ум. 108), лелъявшіе древнюю поэзію, по крайней мъръ въ пятнепу воздерживались отъ чтенія древнихъ стихотвореній, и въ піэтистическихъ кругахъ было распространено въ формъ пророческихъ традицій то межніе 6), что ко времени Страшнаго суда Коранъ забудется въ сердцахъ людей и весь міръ вновь вернется «къ стихотвореніямъ и пъснямъ и къ воззрвніямь эпохи джанивійе, послів чего явится Даджжаль» 7). Дружелюбно настроены были эти люди только въ тавъ назыв. Зондійат, т. е. въ аскетической поэзім в), въ которую они охотно воплотили бы суть всякой

<sup>&#</sup>x27;) Ar. VII, crp. 130 cs.

<sup>2)</sup> Б.: Адаб № 91.

Ср. Ал-Мобаррад стр. 46,1.

<sup>4)</sup> Таб. II, стр. 213; М. І. Мюллеръ "Матеріалы для исторіи зап. араб." стр. 140 пр. 2.

<sup>5)</sup> Ал-Икд I, стр. 151 и д.; Ar. VIII, стр. 152 посл.

<sup>6)</sup> Ar. II, crp. 146, 11.

<sup>7)</sup> **Ал-Газ**алі, Ихії і, стр. 231.

<sup>8)</sup> Ar. III, crp. 161.

поэзін. Но исторія литературы указываеть намь, какъ маль быль тогь кругь, которымь руководиль подобный образъ мыслей.

III.

Прежнее взаимоотношеніе арабских племень, вытекающая изъ этого отношенія обоюдная поддержка или вражда, равно какъ господствовавшее въ ихъ кругахъ соперничество, — на которомъ мы уже останавливались, — все это влекло за собою въ повседпевной жизни различные моменты в явленія, которыя съ принятіемъ принципа равенства всъхъ мусульманъ должны были подвергнуться отнынъ запрещенію. По всей въроятности еще самъ Пророкъ, возвъстившій, какъ мы уже видъли, свое ученіе съ полнымъ сознаніемъ, что оно есть переворотъ, положилъ начало запрещенію явленій подобнаго рода. Систематической, можно даже сказать теологической оппозиціей противъ нихъ является основанная несомнънно на иниціативъ Пророка дъятельность покольній, слъдовавшихъ за нимъ и соединившихъ съ его именемъ свои собственныя стремленія, обоснованныя въ духъ основателя.

Эта, все болье и болье развивающаяся дъятельность возникла изъ потребности — подълать что-нибудь съ арабами, которые, несмотря на внъшнее исповъдываніе ислама, не желали подчинить свои чувства новому порядку. Чъмъ меньше принималось и осуществлялось новое ученіе среди тъхъ, къ которымъ оно непосредственно было обращено, тъмъ сильнъе усердствовали его благочестивые приверженцы въ стараніяхъ формулировать исламъ все болье и болье ясными выраженіями, которыя они старались при этомъ подвести подъ авторитетъ самого Пророка. Изъ явленій арабской жизни, которыя, вслъдствіе провозглашенія принципа о новомъ взаимномъ отношеніи членовъ правовърной общины, должны были подвергнуться интердикту и путемъ устраненія которыхъ только и могли истезнуть всякія напоминанія о древней племенной жизни, мы особенно выдълимъ три: 1) Мофахара, 2) Ші ар и 3) Тахалоф.

1.

Соперничество арабскихъ племенъ выражалось, обыкновенно, устами ихъ поэтовъ и героевъ—оба эти свойства соединялись въдь обыкновенно въ

одномъ и томъ же лицъ-въ формъ мофахары или монафары (ръже м о х à й а л ы<sup>1</sup>), —этомъ своеобразномъ родъ хвастовства, который встръчается также и у другихъ народовъ, стоящихъ на низкой ступени культурнаго развитія 2); оно проявлялось въ различныхъ видахъ. Самымъ обычнымъ способомъ быль тоть, что племенной герой выступаль предъ рядами до начала сраженія и выставляль врагу на видь благородство и высокое достоинство своего племеня 3). «Кто знаеть меня—такъ обыкновенно восклицаль онъ-тому все это извъстно, а вто не знаеть меня, пусть узнаеть и т. д. 4). Также и во время сраженія соперникъ выкрикиваль врагу свой насабъ. Мохаммеданская традиція не допускаеть никакихь исключеній изъ этого обычая даже для самого Пророка 5). Бедуины называють этоть видь хвастовства: и н т и х а в ). Сюда же собственно относятся вышеприведенные (см. стр. 95 и сл.) обычаи. Но и въ мирное время это соперничество поэтовъ было повседиевнымъ событіемъ въ арабскомъ обществъ 7). Аль-Монбиръ, царь Хиры, спрашиваетъ 'Амира б. Офеймира б. Бандала, претендовавшаго на высшее дос-· тоинство среди всвят присутствовавшихъ: «что касается твоего племени, то самый ин ты благородный среди арабовь?» И тоть отвъчаль (отвъть, какь это очевидно, обработанъ въ духъ позднъйшихъ генеалогическихъ деталей): «благородство и численность присуща Ма'аддамъ, изъ нихъ въ особен-

<sup>1)</sup> Интересный разсказъ о мохайаль находится у Мофадд.: Амуал ал-араб. стр. 18. Также въ Ar. XVI, стр. 100, 3 мохайала (такъ именно слъдуетъ дважды читать виъсто мохабала, поставленнаго въ текстъ) толкуется какъ мофахара.

<sup>2)</sup> Про поносительныя ръчи и словесные турниры передъ сраженіемъ у негритянскихъ племенъ см. у Стенли: Чрезъ темный материкъ (нъмецк. изд.) II, стр. 97.

<sup>3)</sup> На это ссылается напр. Ходейл. 169:7, срв. ZDMG. XXXIX, стр. 434,5 и сл. (ида цатала' таза).

<sup>4)</sup> Ср. ибнъ Хишамъ стр. 773,5. Этотъ древнеарабскій обычай сплошь да рядомъ выступаеть въ романъ объ 'Антаръ; онъ слышится намекомъ въ Аг. XVIII, стр. 68, 18, ср. V, стр. 25,15; Табари III. стр. 994; Фићрист, стр. 181, 14. Этотъ видъ вызова остался въ употребленіи среди бедуиновъ вплоть до новъйшаго времени, ср. Д'Эскайракъ де-Лотуръ: Пустыня и Суданъ (нъмецкая обработка, Лейпцигъ 1855), стр. 119.

<sup>5)</sup> Б.: Джићад. N 165.

б) Ветцштейнъ, Матеріалы изъ сирійской пустыни (ZDMG,XXII), стр. 34, прим. 25в. отдъльн. изд. (1868).

<sup>7)</sup> Типичный и поучительный разсказъ относительно различныхъ точекъ зрѣнія на монафару въ доисламскую эпоху (монафара Амира б. ал-Тофайл и Алфамы) находится въ Ar. XV, стр. 52-56.

ности Назаритамъ, изъ этихъ— Модаритамъ, а изъ нихъ Хындифамъ, затъмъ Тамімамъ и далье—Са'дъ-б.-Ка'бамъ и 'Авфитамъ, и среди этихъ послъднихъ — фамиліи Баһдаля. Кто не хочеть этого признать, — пусть соперинчаеть со мною (фалиюнафирні)1)». Разумъется, считалось большою славой — въ силу внутренней доназательности приведенной генетической таблицы благородства одержать побъду въ подобномъ соперничествъ, равно какъ считалось позоромъ, если о племени можно было сказать, что въ такихъ монафарат-ахъ оно всегда принуждено выводить самую короткую генеалогію 2). Услышитъ полный самосознанія племенной герой, что гдъ-нибудь проживаетъ человъкъ, которому приписывается высокое достоинство, — онъ чувствуеть потребность оспаривать у того его достоинство и не задумывается предпринять далекій путь, чтобы побъдить его своей мофахарой 3).

Позднайшіе историки не могли ва этома отношеніи представить себа исторію самого Мохаммеда иначе, кака допустива, что герои племени Тамім (Бану Тамім) до признанія ими Мохаммеда явились ка нему сацалью устроить са нима мофахару, ота успаха которой должно было затама зависать иха обращеніе 4). Равныма образома позднайшам исторіографія вплела монафару ва свое представленіе древне арабской исторіи, по случаю одного эпизода состязанія между Хашимома и Омайей, гда, само собою разумаются, представлена са тенденціозной точки вранія конкуренція обаках династій халифата в). Здась ва качества судьи фигурируєть Хоза итскій предсказатель, который, выслушава самовосхваленія обаках сторона, ставить приговорь ва пользу Хашима: это тенденціозная передача историческаго факта со стороны аббасидова.

<sup>1)</sup> Ал-Табрізі Хам. стр. 769 ст. 2. Относительно этой генеалогической а'встницы ср. изъ древней литературы Хам. стр. 450, также ZDMG IV стр. 300 и выше стр. 5.

<sup>2)</sup> Достопримъчательны сатирическія слова Хассана б. Вабита, обращенныя къ племени Химас (Діван стр. 54. 12): ин сабасу собису ав нафару нофиру и т. д.

<sup>3)</sup> Ar. XIX, стр. 99,9=Нозьдеке, Beiträge, стр. 95,5.

<sup>4)</sup> Ибнъ Хишамъ стр. 934 предп. (нофахирока). Аг. IV, стр. 9, 9; Шпренгеръ III. стр. 366 и д.

<sup>5)</sup> См. источники у Мьюра: Предки Мохаммеда (Калькуттское Обозрѣніе № 93, 1854) стр. 8.

Порою подобное состязание приводило, какъ это подтверждается, наприм., преданіємъ о 1-й Фижарской войнъ между племенами Хавазинъ н Книйнъ, къ кровопролитнымъ и страстнымъ племеннымъ междоусобіямъ. Кинанить Бадрь б. Ма'шарь, бросивь вывовь собравшимся въ 'Оказъ арабамъ, претендуетъ предъ ними на роль самого могущественнаго среди своего народа, а племя свое выставляеть какъ самое превосходное средв корейшитских племень, и тъмъ самымъ онъ подаеть поводъ въ племенной войнъ, долго затъмъ длившейся между обоими племенами 1). Согласно одной мекканской сагъ, которую разсказывали еще въ началь III ст. в воторая содержить, по крайней мірів, крупицу правды, одна скала по близости Мекки носить названіе: «скала поношенія» (соффійо-л-сибаб,) такъ какъ въ эпоху язычества арабы, возвращавшіеся съ паложническихъ церемоніальных обрядовь, соперничали у этой скалы въ прославленів свовур предвовъ; они депламвровали относящіяся сюда стихотворенія и напоминали другъ другу также о безславящихъ преданіяхъ, изъ-за чего часто возникали значительныя стычки <sup>2</sup>). Еще въ началь эпохи аббасидовъ скала поношенія, повидимому, служила ареной подобнаго соперничества 3).

Сплощь да рядомъ публичиая мофахара между двумя лицами должна была положить конецъ и старинному раздору; въ подобныхъ случаяхъ учреждался безпристрастный трибуналъ, имъвшій рѣшить, какая спорящая сторона одерживаеть надъ другой побѣду въ поэтическомъ хвастовствѣ; судьямъ вручались залоги въ обезпеченье подчиненія судящихся приговору<sup>4</sup>). Разумѣется, въ этихъ случаяхъ исходъ тяжбы зависѣлъ не отъ степени правоты той или другой стороны, а отъ большей ея лонкости въ поэти-

<sup>4)</sup> Ср. Коссенъ де-Персеваль II, стр. 565. Относящієся сюда пояснительные примъры см. Фрейтагъ, Введеніе въ изученіе арабскаго языка, стр. 184. Отсюда мофахара носить также названье рибан, напр. Аг. XVI, стр. 142, 15. 146,8.



і) Ал-'Иодъ III, стр. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ал-Азраqі стр. 483 вв., ср. 443, 10; 481,5.

<sup>3)</sup> Аг. VIII, стр. 109; ср. также сходное мѣсто тамъ же XVI, стр. 162 гдѣ стрк. 16 вмѣсто ал-шараб читать нужно сибаб, а вмѣсто Сибаб стрк. 17—Шабіб. Не исключается возможность, что разсказъ о скалѣ поношенія какъ аренѣ для мофахары въ эпоху идолопоклонничества (джахилійе) есть не что иное, какъ отголосокъ позднѣйшихъ отношеній. Но названіе скалы—несомнѣнно древняго происхожденія, и это обстоятельство намекаеть на древность пріуроченныхъ къ ней событій.

ческомъ изложеніи; потому - то такая способность — быть искуснымъ въ танафор — и цънилась у древнихъ арабовъ  $^1$ ).

Разновидностью мофахары или монафары 2) является такъ назытомъ, что двое, находящіеся ваемый Mohâжàт. Онъ завлючался ВЪ чего - либо во взавиныхъ непріязненныхъ отношеніяхъ в, по случаю слъдовательно, согласно древнеарабскому обычаю, преслъдовавшіе одянь другого сатирическими стихотвореніями, устраивали публичный сатирическій поединокъ, предоставляя на судъ общественнаго инвнія рышить, кто изъ нихъ одольваль противника въ этомъ поэтическомъ соперянчествъ. Такъ, послъ обоюднаго преслъдованія сатирическими стихотвореніями сощійсь. напримъръ, въ публичномъ мохаджатъ поэть Ал-Мохаббаль съ предводителемъ тамимитовъ Ал-Зибриданомъ б. Бадромъ, руки сестры котораго тиетие добивался поэтъ з).

Вст виды хвастливаго соперничества ф), гдт каждый изъ участниковъ аргументировалъ славою своего племени, встръчали строгое осуждение со стороны старыхъ мохаммеданскихъ учителей, взглядъ которыхъ выраженъ въ многочисленныхъ традиціонныхъ изреченіяхъ и разсказахъ. Мы выдъ лимъ только слъдующіе:

Послъ того какъ племена Аусъ и Хазраджъ, бывшія въ языческую эпоху соперниками, сплотились всеобщимъ союзомъ въ качествъ ансаровъ,

<sup>1)</sup> Хам. стр. 143. ст. 4.

<sup>2)</sup> Другое видоизивнение (упомянуто также у Коссенъ де Персеваля II. стр. 619) есть монаджада. Аг. XVI, стр. 99 и д., кажется, представляеть сцену изъ легенды о Хатимъ. Спорящія стороны остановились на "монажадъ", т. е. публичномъ соперничествъ не поэтическимъ оружіемъ, а щедростью въ угощеньи своихъ гостей. Кто изъ собравшихся будетъ признанъ самымъ гостеприинымъ, тотъ и останется побъдителемъ въ сомнительномъ спорномъ вопросъ и явится обладателемъ залоговъ. представленныхъ безпристрастнымъ судьямъ.

<sup>3)</sup> Ar. XII, ctp. 42.

<sup>4)</sup> Надо упомянуть еще объ одномъ синонимическомъ обозначении, именно ній ІІІ (Лисан ал. араб, въ толковникъ къ Джаун. изд. 1252, ІІІ, стр. 103) въ значении фхр ІІІ, что вообще говорится относительно обыкновенныхъ сиоровъ (Таб. І. стр. 1006, 9; Ал.— Байдаві ІІ, стр. 102, 12, — хтр ІІІ; Доррат-ал-гавв. 173,9). Хтр мы также встръчаемъ какъ синонимъ фхр, нир. Аг. ХІ. стр. 34 посл.: инда-л-фахри вал-хатарани; хатар—награда въ рибанъ. Ал-Фараздач, стр. 19,1. Къ этой синонимикъ относится также танадоль. Аг. ХІІІ, стр. 159 преди. Цълый клодъ синониювъ этой группы находится въ одномъ стихотворении Патїмат ал-дафр. І, стр. 71.

случилось, что они въ одномъ частномъ собраніи возобновили воспоминанія язычества съ его отважными битвами; это случилось якобы благодаря подстрекательству одного еврея, желавшаго тъмъ самымъ вызвать ихъ возвращение въ язычеству. Въ этомъ собрания продекламировались стихи, которыхъ воспъвались племенныя распри и день битвы при Бо'адъ, гить племя Аусь нанесло чувствительный ударь племени Хазраджь. Звуковь языческого стихотворенія было достаточно, чтобы заставить проснуться задремавшую душу педавнихъ язычниковъ, и впечатлъніе это было такъ сильно, что старинный наследственный споръ двухъ племенъ вновь грозилъ разгоръться, и вновь была объявлена древняя вражда 1). Въсть, объ этомъобращенім достигла Пророка, онъ явился въ это собраніе и обратился къ нему съ увъщаніемъ: «о, община мусульманъ! неужели распря (да'wâ) временъ варварства вновь заняла свое місто, въ то время какъ я-среди васъ, к посль того какъ Аллахъ указалъ вамъ путь къ исламу, черезъ который Онъ облагородиль вась и избавиль отъ варварскихь свойствъ и черезъ который Онъ спасъ васъ отъ невърныхъ и связаль другъ съ другомъ?» — Увъщаніе Пророка произвело свое дъйствіе. Вскоръ затъмъ можно было видъть враждовавшія племена пришедшими въ согласіе 2).

Нѣкоторыя преданія, проистекавшія изъ того же созпанія, заставляють также и Омара постановить, что стихотворенія, въ которыхъ ансары и корейшиты состязались бы другь съ другомъ на древне-арабскій манеръ, не должны имѣть мѣста. — «Это значить — такъ заставляеть его говорить поздпѣйшая редакція этого постановленія — позорить живыхъ, приводя дѣяній мертвыхъ, и воскрешать старинную ненависть, тогда какъ Аллахъ уничтожиль древнее варварство проповѣданіемъ ислама». Однажды Омаръ услышалъ, какъ двое спорили другь съ другомъ, говоря: «Я сынъ того, кто совершилътакіе то и такіе то подвиги» и т. д. Тогда Омаръ сказалъ: «Если у тебя есть разсудокъ, то у тебя есть также и предки; если ты обладаешь добрымы свойствани характера, то ты обладаешь также и благородствомъ; если въ тебѣ есть богобоязненность, то ты имѣешь достойнѣе тебя» з).



<sup>1)</sup> Относительно взаимныхъ сраженій обоихъ этихъ племенъ, повидимому даже въ началв ислама, см. Ат-Табрізі къ Хам. стр. 442.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ибнъ-Хишамъ стр. 386.

а) Ar. IV, стр. 5 и 81.

Поэтическая литература старъйшаго мохаммеданскаго періода даеть много показаній въ свидътельство того, что древне-языческое воззръніе продолжало дъйствовать среди арабовъ в въ этомъ отношеніи. Тайнть Хорайдъ б. Аннабъ (жившій еще въ эпоху Мо'явія) воть какъ вызываеть противниковъ изъ другихъ племенъ, съ которыми онъ спорилъ по поводу достоинства ихъ происхожденія:

- «Сюда! Я призываю васъ на споръ о достоинствъ! Посмотрянъ, Фар'асъ ли съ А'йй или же кровь Хйтина стоитъ поближе къ чести!
- Пусть одинъ изъ Qайс 'Айлан будеть судьою честнымъ и свъдущимъ, и одинъ изъ союзнаго племени Рабі — честнымъ в справедливымъ 1)». Два преврасныхъ примъра племенного поэтическаго соперничества дошли до насъ какъ разъ изъ первой эпохи мохамиеданства, - примъры, изъ которыхъ мы можемъ вполив хорошо постичь сущность этого соперничества и о поторыхъ вдёсь для кратности будеть только упомянуто: «Mohâgmât» Набиги Джа'дскаго (ум. 79) со многими корейшитами, очень обстоятельнымъ описаніемъ котораго мы обладаемъ 2), и состязаніе поэта Джеміля (ум. 82) съ Джаввасомъ, которое тъмъ болъе замъчательно, что объ партів избирають въ качествъ третейскихъ судей евреевъ изъ Тейма («танафара ила Йарфа Тайма'»). Эти выносять сатдующее рашеніе: «О Джеміль, ты вправа прославлять себя, какъ тебъ угодно, такъ-какъ, -- клянемся Аллахомъ, -- ты препрасный в благородный поэть. Джаввась, ты можешь вволю славить в себя и своего отца. Но ты не можещь, Джеміль, славиться твоимъ отцомъ, такъ-какъ онъ былъ погонщикомъ скота у насъ въ Тейма, и одежда, облекавшая его, едва могла покрыть его». Тогда-то и воспылала действительно горячая борьба между обоими поэтами 3).

Но сознаніе того, что подобные диспуты не согласны съ духомъ ислама, все живъе и живъе пробуждалось въ поздиъйшую эпоху и получало свое выраженіе въ нъкоторыхъ финціяхъ школьныхъ ученыхъ, изъкоторыхъ привожу здёсь одинъ образчикъ. Такъ 'Алі б. Шафі' разсказываетъ: «Я стоялъ на рынкъ Ал-Хаджаръ, и вотъ увидалъ человъка, обле-



<sup>1)</sup> Хам. стр. 123, ст. 3-4-Рюккертъ 1, стр. 76; ср. Хам. стр. 180, ст. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ar. IV, стр. 132 и д.

<sup>3)</sup> Тамъ же XIX, стр. 112.

ченнаго въ шелковыя одежды, сидъвшаго верхомъ на дромадеръ, съ съдломъ, прасивъе котораго я никогда другого съдла не видълъ. Человъкъ этотъ возгласилъ: «Ето хочетъ вступить со мною въ состязаніе 1) по поводу того, что я хвастаюсь своимъ племенемъ Банŷ-Амир б. Са'са'а, доблестями его всадниковъ, его поэтовъ, его численностью и его славными подвигами?» Тогда я сказалъ: Я не прочь принять твой вызовъ. Тотъ отвътилъ: «Славою чьего племени хочешь ты прославлять себя?»— хочу — возразилъ я — прославлять себя именемъ Банŷ ба'лабе б. Одабе, рода Бакр б. Ва'илъ! —Тогда вызывавшій далъ тягу, ссылаясь на запрещеніе Пророка, и я узналъ, что это былъ 'Абд-ал-'Аз'з б. Зорара изъ племени Килабо» 2). Бакъ ни ясенъ апокрифическій характеръ этого разсиаза, онъ тъмъ не менъе очень поучителенъ для уразумънія вида и манеры монафары, которая еще долго держалась, хотя и подверглась запрещенію со стороны ислама.

Исламъ такъ последовательно хотель разделаться со всеми проявлениями языческаго духа, что запрещаль устранвать соперинчество даже вътехъ формахъ, при которыхъ соперинии и не старались блеснуть благородствомъ происхождения, величиемъ предковъ, а просто стремились восторжествовать одинъ надъ другимъ въ практикъ арабской доблести. На стр. 108 (сноска 2) мы уже указали на видъ соперинчества, которое называлось монаджада. Сроднымъ обозначениемъ этого соперинчества въ угощения является «Та'афор»). Истый арабъ не отступался отъ этого обычая и въ исламскую эпоху. До насъ дошло описание подобнаго та'афорнаго соперинчества в'),которое велось между отцомъ поэта Ал-Фараздафа, Галибомъ б. Са'са'а и рійахитомъ Сонаймомъ б. Вафілемъ. Ареною этого состязанія служило мъсто стоянки банф-Кальбъ: окрестность одного колодца близъ Кффы, Сам'ар 5); — водоемы, какъ извъстно, служили излюбленнымъ мъстомъ такихъ общественныхъ угощеній 6). — Галибъ приказаль заколоть верблюда

і) Ман йофахироні! ман йонафироні!

<sup>2)</sup> Ar. VIII, cTp. 77.

<sup>3)</sup> Ar. XXI, crp. I02, 21.

<sup>4)</sup> Йа́qут III, стр. 430 м. д.

в) Хотя у Ал-Мейдані II, стр. 239 № 52 ясно читаетоя Давад.

<sup>6)</sup> Ал-Азраq1 стр. 445.

и его мясомъ угошалъ всё семьи племени; когда же онъ послалъ Сохейму приходящуюся ему часть, тотъ воспылалъ гнёвомъ и, отвергнувъ подарокъ, отвётилъ тёмъ, что самъ приказалъ заколоть верблюда для племени. Его примёру послёдовалъ въ свою очередь Галибъ, и это повторялось до тёхъ поръ пока у Сохейма не осталось ни одного верблюда въ распоряжении. Теперь Сохеймъ былъ побёжденъ и сдёлался предметомъ насмёшекъ среди своихъ соплеменниковъ. Этого однако онъ не допустилъ; приказавши привести 100 верблюдовъ, онъ велёлъ заколоть ихъ, въ доказательство того, что онъ не скупъ 1). Мохаммеданскій образъ мыслей не могь одобрить подобныхъ знаковъ щедрости. Въ одномъ приписанномъ Алію изреченіи 2) та афор приравнивается къ жертвамъ, которыя приносятся идоламъ, и участіе во вкушеніи такого жертвеннаго мяса подвергается запрещенію.

2.

Однимъ изъ замъчательныхъ проявленій племенного сознанія являлся также тотъ фактъ, что древніе арабы возглашали въ своихъ бояхъ имена heros eponymos племени, какъ своего рода лозунгъ, а также какъ средство призвать къ себъ на помощь своихъ витязей въ сумятицъ боя или въ большой опасности 3). Такъ, они восклицали: Йала Рабіа, Йала Хозейма! и т. д. «О племя Рабіа, Хозейма!» и т. д. 4). Этимъ доказывалось един-

<sup>1)</sup> Друг. версію того же событія см. Аг. XIX, стр. 5 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ сборникъ преданій Абу Давуда, у Ал-Дамірі II, стр. 262, запрещеніе возведено къ Пророку.

<sup>3)</sup> Кличемъ на помощь служить также имя лучшаго героя племени, который въ этомъ случав спешить туда, гле въ его присутствии чувствуется особенная необходимость. Нпр. 'Ант. Мо'алл. ст. 66 (73); его же Діван 25: 1—2; Хам. стр. 333 стихъ 5. "Амма л-до'а'а" = "некто употребиль кличъ вообще", т. е. возгласилъ общеплеменное имя. Этотъ оборотъ употребляется въ отличе отъ выражения: хадлала л-до'а'а, т. е. "воспользовался личнымъ кличемъ", возгласилъ имя какогонибудь отдельнаго героя. (См. места въ Lbl. für. от. Phil., 1886, стр. 27).

Уважать подобный кличь было вопросомъ чести арабскаго рыцаря, даже въ томъ случат, если онъ быль въ непріязненныхъ отношеніяхъ съ призывающимъ. Аг., XVI, стр. 55, 4 м. д. Если дъло шло о кровоотмщении, возглашалось имя подлежащаго мщенію. Хозейл., 35:3.

<sup>4)</sup> Относительно этихъ формъ ср. Флейшеръ: Статьи (Beiträge) по арабск. языкознанію VI 57., стр. 64 и д. (Berichte der k. sächs. Ges. d. Wissenschaften, phil. hist. Classe, 1876): теперь: Kleinere Schriften I, стр. 390—5.

ство сражающихся, в такой боевой кличь, ши'ар (= «отличительный при-ЗНАКЪ»), да ва или до  $\hat{a}^{-1}$ ) ( = «Окликъ» и «Воззваніе», последнее въ особенности какъ призывъ на помощь) служиль, притомъ, по своему внутреннему значенію символомъ славныхъ воспоминаній и гордыхъ племенныхъ традицій, напомнять о которыхъ сябдовало въ тв моменты, когда требовалось вызвать всеобщій подъемъ духа. Ему приписывалось большое значеніе въ жизни племенъ. Предметомъ гордости араба было почтить этотъ кличь, когда онь раздастся какь бранный, уважить его, когда онь прозвучить призывомъ на помощь а). Нельзя дать болье славнаго отвыва о племеня, какъ сказавше, что, когда проносится его боевой кличъ, всъ члены племени — готовы 3). Потому-то древній арабь, одушевленный племенною гордостью, могь влясться этимъ боевымъ кличемъ, словно какою-нибудь святыней 4). — «Я, — говорить Хатимъ, — влянусь нашимъ боевымъ вличемъ: «Омейма!», что мы-дъти войны; если пламя ен возгорится, то мы его поддержимъ <sup>5</sup>)». Такъ же, вивсто того чтобы сказать: «такой-то принадлежить иъ тому или другому племени», въ древнемъ языкъ можно было употребить описательный обороть: «онъ возглашаеть (въ бою) то или другое имя» 6), или же говорилось: «исташ'ара» = онъ пользуется тыть или другимъ ши'аромъ (лозунгомъ)7). Чтобы возвести худу на Харива б. Варда и на его племя, поэть употребляеть следующій обороть: «знай, что наихудшіе среди людейэто члены твоего племени,—тв, чей ши'ар звучить: Йасар!» в).

<sup>1)</sup> Возглашеніе лозунга обозначается также глаг. васала І. УІІІ, Дозн, Дополненія къ араб. слов., ІІ, 811а. 812в.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) 'Амр б. Ма'дикариб испыталъ угрызенія совъсти, услышавъ, какъ раненый имъ Хаджизъ испустиль кличъ: — Йала-л-Азд! Аг. XII 51, 9.

<sup>3)</sup> Также въ поздивни. поэзін-у Мотанаббія, изд. Дитерици, І, стр. 78 ст. 35.

<sup>4)</sup> Здёсь слёдуеть обратить особен. вниманіе на стр. 258 сочин. Робертсонъ Смита; Хозейл. 136: 2, какъ кажется, также указываеть на священное значеніе племенного клича.

<sup>3)</sup> Діван Хатим, изд. Хассуна стр. 28, 4,—второе слово слідуеть исправить на ва-да'вана. Вмізсто иштадда нуроћа у Ибн-ал-Сиккіта стр. 44 (гдіз цитированъ этоть стихъ) читаемъ: шобба нуроћа.

Ходейл. 202: 1: да'а Лихйана; ср. тамъ же ж 236; 'Антара 19:6—7; Хам.
 ст. 2: да'аw ли-Иизарин вантамейна ли-Таййи'ин.

<sup>7)</sup> Ал-Набига 2:15—16: Мосташ'иріна.

<sup>8)</sup> Зоhейръ 8:1.

Согласно духу ислама подобныя проявленія племенного сознанія должны были подвергнуться запрешенію: они въль ясно указывали на разобщенность отдъльныхъ племенъ, искоренить которую быль призванъ исламъ. И исламъ тъмъ болъе долженъ былъ бороться противъ употребленія ши'ара, чтокакъ мы уже видъли-въ связи съ нимъ стояли религіозныя представленія. Потому-то Мохаммеду — и, быть можеть, не безъ основанія — влагается въ уста строгое запрещение кличей джабилийи 1). Должно было быть исвлючено все, что могло напомнить о племенныхъ распряхъ и соперничествъ или что могло вести въ оживлению племенныхъ междоусобицъ. Тавъ, историки древивищихъ сраженій последователей ислама съ язычниками повъствують о существенномъ измънении боевого клича во время битвъ мусульманъ съ ихъ языческими собратьями. Теперь различіе должно быть ужъ не между членами отдъльныхъ племенъ, но только между невърующами и върующими. Послъднимъ ужъ не полагалось искать чего-нибудь славнаго въ воспоминаніяхъ своего языческаго прошлаго. Въ битвъ при Бадръ мусульмане возглашають: Афад, Афад = «Единый» 2), при Оходъ ихъ лозунгъ — «амит, амит» = «Убивай» »), въ битвъ у Мекки и въ нъкоторыхъ другихъ различные ихъ отряды испускають звучащій монотеистически кличъ: Йа бані 'Абд ал-Раһман, на бані 'Абд-Аллаһ, Йа бані 'Обенд Аллаһ! 4); наконецъ, въ бою противъ лжепророка Мосейлимы ихъ бранцый кличъ звучитъ: «О, обладатели суры ал-Бадара!» в) и т. д. (Ср. Судей 7: 18, 20). Въ одной изъ тъхъ мнемыхъ инструкцій Абу Мусь ал-Аш'арію, которыя приписываются халифу 'Омару в), мы находимъ следующій приказъ: «Если среди племенъ господствуютъ междоусобія и они употребляють кличь: о племя NN, то это—наущение дьявола. Ты долженъ избивать ихъ мечемъ,

¹) Главные источники по этому вопросу—Бох.: Манациб № 11, Тафсір № 307 суры 63:6, гдъ самому Пророку приписывается запрещеніе клича: Йалал-Ансар и йа лал-Монаджирін (т. е. не только спеціально-племенныхъ кличей) съ прибавкой: да'уна фа иннана монтине, т. е. "оставьте же эти кличи, такъ какъ они испускаютъ зловоніе".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ибнъ-Хишамъ стр 450.

<sup>3)</sup> Тамъ же стр 562.

<sup>4)</sup> Тамъ же 818, Вачиди-Велльхаузенъ 54.

з) Ал-Баладорі стр. 89.

<sup>•)</sup> Ср. относительно боевого клича 'Омара также Ar. IV, стр. 55, 2.

пока они не обратятся въ дълу Божію и не призовуть Аллаха и Его имама. До меня дошло, что члены племени Дабба продолжають употреблять кличъ «Мала Дабба!» А въдь ей Богу, я никогда не слышаль, чтобы Богъ ниспосымаль добро или отстраняль эло чрезъ Даббовъ 1)». Но какъ разъ противъ этого же Абŷ Мусы ал-Аш'арія пастухи бану-'Амир, которыхь онъ хотълъ принудить въ повиновенію правительству 2), примънили, въ видъ призыва на помощь, кличъ: «йала 'Амир»: — и тотчасъ же явился прославленный поэтъ ал-Набига ал-Джа'ді, ихъ соплеменникъ, съ толной Амиритовъ; — они взяли пастуховъ подъ свою защиту противъ законнаго правительства 2).

Въ позднъйшую эпоху мы встръчаемъ совершенно произвольно выбранные ши ары, до нъкоторой степени непонятные по своимъ намекамъ; — вспомнимъ напр., лозунгъ одного алидскаго предводителя въ 169 году: «Кто видълъ краснаго верблюда (ман ра а. жамал ал армар)?» 4). Заслуживаетъ вниманіе тотъ фактъ, что упоминаніе объ этомъ ши арть у бедунновъ въ качествъ браннаго клича мы встръчаемъ еще въ новъйшее время в).

3.

Изолированность племенъ была уменьшаема въ соціальномъ стров древнеарабскаго общества благодаря учрежденію «филф-овъ» кли «тафалоф-овъ» (конфедерацій) в). Отдёльныя племена ради такой федераціи отдёлялись порою отъ группъ, къ которымъ они близко примыкали по своимъ

<sup>6)</sup> Въ южноврабскихъ кругахъ «такалло"». Ибнъ-Лорейдъ стр. 307; ср. Джазірат ал-араб стр. 100, 9.



<sup>1)</sup> Ал-Джахыз, Китаб ал-байан, листь 125а.

<sup>2)</sup> Какъ извъстно, подчинение бедунновъ существующему государственному закону съ незапамятныхъ временъ и вплоть до новъйшаго времени всегда являлось труднъйшимъ пунктомъ государственнаго управления на Востокъ. Хаб'амские бедунны относились такъ враждебно къ вопросу о взносъ государственныхъ податей, что стали датировать эру съ того года, какъ одинъ энергичный сборщикъ податей (сынъ поэта 'Омара б. Абт Рабі'а, въ концъ I ст.) изъ Мекки исправлялъ у нихъ свою должность. Аг. I, стр. 34, 1.

в) Ar. IY, стр. 139.

<sup>4)</sup> An-Ha'qy6i II, crp. 488.

<sup>3) &</sup>quot;Cavalier de la jument rouge" въ Récit du séjour de Fatallah Sayeghir chez les Arabes errants du grand désert etc. Lamartine: Voyage en Orient. (Paris 1841, Gosselin) II, стр. 490.

геневлогическимъ традпціямъ, чтобы, путемъ торжественнаго союза, вступить въ чуждую группу 1). Также и отдъльнымъ лицамъ было возможно такимъ путемъ сдълаться федератами (haniф) 2) чуждаго племени. Подобныя союзныя группы образовывали опять таки новую стадію замкнутости, такъ - какъ путемъ ихъ бывала воздвигнута новая перегородка между федератами и всёми тёми племенами и племенными группами, которыя не примыкали иъ союзу.

На тапалоф, конечно, можно смотръть какъ на первоначальную вообще форму возникновенія арабскихъ племень, такъ-какъ большая часть позднъйшихъ племенныхъ именъ въдь въ сущности есть ничто иное, какъ общее обозначение болье или менье разныхъ элементовъ, сплоченныхъ только единствомъ интересовъ или случайнымъ соглашеніемъ. Мъсто единства докальнаго ааступала съ теченіемъ времени фикція единства генеалогическаго; и многія такъ называемыя поздиве «племена» возникли не путемъ общаго происхожденія, а именно благодаря общимъ мъстамъ поселеній<sup>в</sup>). И у другихъ народовъ этотъ фактъ представляется способомъ, аналогичнымъ способу арабскихъ генеалоговъ 4). Даже въ историческую эпоху союзъ-ниф инвав нногда своимъ слъдствіемъ то, что два, первоначально чуждыя племени, устраивая союзъ, начинами жить вибсть 5) и вступами другь съ другомъ въ тъсное жизненное единеніе. Естественно, что въ этихъ случаяхъ жертвовать своею локальною самостоятельностью выпадало на долю слабъйшей партін; и воть сплошь да рядомъ, всецёло поглощенная преобладающей частью союза, она, соверіпенно отрекшись оть самостоятельнаго племенного сознанія, причисляла себя цъликомъ къ сильнъйшему изъ союзныхъ племенъ 6) Подобныя федераців — если судить по характеру арабскаго на-

<sup>1)</sup> Ср. Хам. стр. 288 стрк. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такой конфедерать называется также мамла-л-йамін, "клятвенный союзникъ", Хам. стр. 187 посл.

<sup>3)</sup> Поучителенъ по отношенію къ этому вопросу Йадут II, стр. 160: "Жораш". Еще другія точки зрънія относительно возникновенія племенныхъ единствъ см. у Нольдеке, ZDMG. XL, стр. 157 и д.

<sup>4)</sup> Cp. Kuenen, De Godsdienst van Israel, I, crp. 113.

в) Ar. XII, стр. 123 вн.—124 вв.: вакану нозудан фі hодафанним.

<sup>6)</sup> Аг. VIII, стр. 196, 15. Другіе относящіеся сюда примъры – разумъется изъ мохаммеданской эпохи—можно въ изобиліи найти въ Жазграт аль-чараб, стр. 93,

рода — заключались не въ силу сознанія внутренняго сродства душъ; — просто повседневные интересы обороны и отпора, порою же общій долгь провостомщенія вели къ заключенію такихъ союзовъ. По большей части къ тому вела потребность слабъйшихъ — примкнуть понеразрывнѣе къ сильнъйшимъ 1), необходимость для численно незначительныхъ преслъдуемыхъ, безсильныхъ — обороняться противъ могущественнъйшаго противника, присоединиться къ чужой общинъ, или же стремленіе многихъ, самихъ по себъ слабыхъ группъ — представить изъ себя при общемъ союзъ внушительную единицу 2). Согласно сообщенію у ал-Бохарі 3) мъсто имъли и такія отношенія филфа, при которыхъ сплочивалось нъсколько общинъ съ пълью наложить на другую интердиктъ, запретить вступленіе въ родство и торговыя сношенія съ нею, до тъхъ поръ, пока она не удовлетворить извъстному условію.

Болте усложненною формой huлфнаго союза являлась та, когда какаянибудь федеративная группа заключала клятвенный союзъ съ другой федераціей, съ цтлью образованія дальнтишаго наступательно-оборонительнаго союза (huлф). Мы имтемъ свтатніе о подобномъ комбинированномъ союзть, который просуществоваль эпоху язычества и былъ еще въ силт ко времени халифа Йазіда І 4), да и вообще традиція древнихъ конфедерацій продолжала долго жить въ сознаніи арабовъ и во времена исламскія. Ал-Фараздать ссылается на huлфъ, заключенный въ языческую эпоху между племенами Тамім и Кяльб в).

Возникновеніе подобныхъ федерацій было законом'трнымъ явленіемъ въ обществъ. Племена, никогда не вступавшія въ составъ конфедераціи и — разум'тется, въ сознаніи своей силы — хотъвшія всегда представлять

<sup>22; 94, 25; 95, 17; 97, 17.</sup> Cp. 109, 17 йатаһамдануна 92, 22 йатамазһажуна 112, йатабаккалуна и т. д. или вообще йаманійна таназзарат 118, 7. Cp. Ar. XV стр. 78, 10 тамаддара; Йасут III стр. 632, 12.

<sup>1)</sup> срв., напр., присоединеніе путемъ хылфа ничтожной общины Ка'є къ бану-Мазин. Ибнъ-Дорейд стр. 124. Соединившіеся Хоза'а примкнули къ бану-Модлиж, чтобы подкръпить свой собственный составъ. Хозейл. 224. Уступающіе по численности бану. Амир примкнули къ преобладающимъ по количеству Ійадитамъ, Аг. ХХІ стр. 271, 4 и т. д.

<sup>2)</sup> Ar. II, crp. 178, 7 BH.

<sup>3)</sup> Бох.: Хадждж № 45.

<sup>4)</sup> Ta6. II, crp. 448.

<sup>5)</sup> Ar. XIX, crp. 25.

обособленную единицу, принадлежать из исплюченіямь и могуть быть перечислены по пальцамь 1). Только преобладающая въ арабскомъ народномъ духъ силонность—охранять, поскольку это возможно, племенную индивидуальность 2)—могла удержать эти племена отъ союза, столь обычнаго въ арабскихъ племенныхъ отношеніяхъ. Во всякомъ-то случать племи могло поставить себть въ славу то, что оно не упоминается ни въ одномъ союзт, но можеть полагаться на собственный мечь 2).

Заключеніе рилфа совершалось въ особенно торжественной обстановив. Въдь, благодаря ему, отношенія, вытекавшія изъ естественной племенной близости, порою видоизмънялись, а насчетъ первоначально чуждыхъ группъ . приниманись обязанности 4), свойственныя развъ естественному племенному союзу. Торжественныя влятвы, сопровождаемыя традиціонными церемоніями, носили такой характерь, чтобы самое напоминаніе о формахь и обстоятельствахъ завлюченія союза могло отпугпуть союзниковъ отъ нарушенія обязанностей, соединенныхь съ отношеніями, въ которыя они вступили; совершавшіяся при этихъ обстоятельствахъ церемоніи сходны вообще съ обычными формами принесенія древней присяги, какъ она извъстна и у другихъ полудикихъ народовъ (Плутархъ: Публикола гл. 4). «Темно-праспая дьющаяся провь» и другія, порою благовонныя, жидкости играли при этомъ главную роль; Робертсонъ-Смитъ старательно собраль относящіяся сюда данныя в); огонь, осыпанный солью, примънялся такъ же, какъ и при великой присягь «Ал-hŷле» 6). Однако кажется, что подобныя торжественныя, частью ужасныя церемоніи имъли мъсто только при заплюченім союзовъ прочнаго характера. Наиболье прочные союзы

<sup>6)</sup> См. мон дополненія къ собранному Р. Смитомъ матеріалу, въ Literaturblfür orient. Philologie, 1886, стр. 24.



<sup>1)</sup> См. арабскіе словари генеалогій s. v. жмр. Ал-Чідд II, стр. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Эта тенденція отражается въ легендё одной племенной групны, называвшейся Ал-Qара (составн. часть племени Хозейм). Въ очень древнюю эпоху этихъ людей хотёли присоединить къ большой группев Кинана, но они воспротивились такому требованію. Ал-Мейдані II, стр. 39 вн. Ибнъ Дорейдъ стр. 110, 16.

Ср. Ал-Фараздац, изд. Буше стр. 46, 2.

<sup>4)</sup> Подобные союзы соединялись также съ семейными правами, напр. на наслъдованіе. Ибнъ Хишамъ, стр. 9346 в., ср. Робертсонъ-Смитъ стр. 47.

в) Kinship and marriage стр. 46 в д., 261.

узнаются по особому коллективному имени, которое съ этого момента носять сплотившіяся группы, — имени, благодаря которому оттісняются по
временамь на задній плань спеціальныя имена отдільных частей союза.
Быть можеть, древнійшій примірь такого прочнаго побратимства представляєть сліяніе большого количества тіхь арабскихь племень, которыя,
сойдясь во время своихь скитаній въ Бахрейні, образовали подъ именемъ
Танух наступательно-оборонительную конфедерацію 1). Если исключить все
неисторическое, вымышленное 2) относительно этой конфедераціи филологами
и антикваріями І ст., то самый факть этого племенного побратимства все же
остаєтся достовірнымь историческимь ядромь преданій и басень, облекшихь
его впослідствіи. Другимь приміромь древней федераціи, относительно которой
до нась дошло меньше и вымысла и правды, являєтся союзь Фарасан, —
имя, которое было усвоено побратимствомь нісколькихь различныхь племень 2).

Не всегда только группы, дотоль чуждыя другь другу по происхожденію, сближались путемъ федераціи. Отдъльные кланы большихъ племенъ порою имъли столь различные интересы, что ихъ общій союзъ могь легко и ослабнуть; и мы очень часте видимъ ихъ ведущими въ теченіе десятильтій упорныя кровавыя междоусобія. Воть почему встрѣчаются также особыя федераціи между партіями одного какого—нибудь большого племени, которыя побуждала къ сближенію общность ихъ интересовъ. Такъ, многіє иланы бану—Тамім объединились подъ именемъ Ал-Либад, что значить—сплотившіеся 4); другое товарищество именуеть себя Ал-Бараджим, т. е. суставы пальца 5). Союзныя названія заимствовались часто отъ церемоній, сопровождавшихъ заключеніе союза, какъ напр. «Локающіе кровь», «Кроволизуны» 6), «Благовонные» 7), «Сгоръвшіе» 8), «Рибаб» (погрузившіе свои

<sup>1) &#</sup>x27;ала-л-тавазор вал-танасор. Таб. І, стр. 746.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нельдеке, Исторія арабовъ и персовъ, стр. 23, 2; Ширенгеръ, Древняя географія Аравін стр. 208.

Ибнъ Дорейдъ ст. 8.

<sup>•)</sup> Ибнъ Дорейдъ стр. 23.

в) Имра 57:1. Ибнъ Дорейдъ стр. 134, ср. Аг. І стр. 84 (два рода "Бараджим")

<sup>6)</sup> Каждый въ отдельности именуется ла'иq ал дам, Аг. XVIII стр. 156,—7 вн.

<sup>7)</sup> См. Робертсонъ-Смитъ, указ. м.; Таб. I, стр. 1138.

в) Lbl. f. or. Phil. l. c. стр. 25. Ал-Джавhарі мхш.

руки въ «робб») 1). Интересно союзное имя—ал-Аджрабани («двое чесоточныхъ, короставыхъ»), данное двумъ соединвышвися племенамъ, такъ-какъ объ нихъ говорили, что каждому, оказывающему имъ сопротивление, они вредить такъ же, какъ страдающий коростою (чесоткой) заражаетъ всякаго, имъющаго съ нимъ дѣло 2).

Впрочемъ имъли также мъсто и ризфине союзы болье преходящаго характера, завлюченные для одной опредъленной цъли; они не знаменовались некакимъ союзнымъ миснемъ, и заключеніе ихъ не сопровождалось тъми торжественными церемоніями. Подобнымъ союзомъ могь быть тотъ, который завлючили Асад и Гатафан, и упоминаніе о которомъ находится въ одномъ, приписанномъ Мохаммеду изреченія в), или же тотъ союзъ, который племя 'Абс въ эпоху героя 'Антара, покинутое ближайшимъ ему по крови бану-Добиан, завлючило съ таминитскимъ бану-Са'д. Однако изъ-за корыстодюбія са'дитовъ союзь этоть останся безь последствій 4). Разновидныя группировии, въ которыя измънчивый временный ралф ставиль племена, какъ кажется, опредъленно вліяли на всю политику и дипломатію пустыни. Неръдко случалось, что между племенами возникали переговоры, митвине цваью разорвать (ха') прежніе союзы 5) и вступить въ новую комбинацію ћилфа 6). Но, согласно древнеарабскимъ понятіямъ, это было возможно только при тъхъ филфинкъ союзахъ, которые не разсчитывались на продолжительную будущность и не сопровождались торжественными присягами. Съ такими союзами меньше церемонились, и этимъ объясняется необходимость тыхь ужасныхь обрядовь, при заключеній союзовь характера прочнаго. Древнеарабская поэзія изобинуеть примірами упрековь, сділанныхь тому или другому племени въ томъ, что члены его совершили вфроломство

<sup>6)</sup> Введеніе къ Ал-Набига № 26 (стр. 212).



<sup>1)</sup> Ср. однако Ал. Иср. II, стр. 59. Подобно тому какъ многія племенныя имена, не имъвшія первоначально генеалогическаго значенія, благодаря поздитьйшимъ баснямъ сдълались родовыми, такъ точно мы находимъ и бану-Рибаб въ Аг. IX, стр. 14, 20.

<sup>2)</sup> Ar. IV, crp. 155, 6 cm.

<sup>3)</sup> Мослим V, стр. 23: ал-халіфейн Асад ва Гатафан; въ соотвітствующемъ мість у Ал-Бохарі Манадиб № 7 этого замічанія нівть ни въ одной версіи.

<sup>4) &#</sup>x27;Антара № 25 изд. Альвардта, стр. 216.

в) Ал-Джавнарі см. корень хл'.

относительно союза или охладёли въ исполненіи вытепавшихъ изъ него обязанностей 1) и промішкали въ оказанія защиты 3), къ которой обязывали ихъ узы природы или союза. Наобороть, добродітельныя племена и мужи часто превозносятся особенно за то, что они не нарушають присягу вірности и союза, равно какъ и вытекающія изъ нея обязанности 3); въ частыхъ самовосхваленіяхъ арабскихъ поэтовъ и героевъ также неумолкаемо звучить какъ разъ эта сторона моруввы 4). Не принадлежи віроломство къ частымъ явленіямъ 5), вірность не выставлялась бы какъ нічто особенно доблестное. Соціальное воззрініе арабовъ было слишкомъ обосновано на понятіи дійствительнаго кровнаго родства, чтобы союзъ, символически создавшій кровное родство чуждыхъ, ни въ какомъ тісномъ генеалогическомъ отношеніи не состоявшихъ группъ, могь въ дійствительности приравняться къ родству по крови.

- «Во время мира братайся съ къмъ тебъ угодно, но знай,
- «Что на войнъ всякъ чуждъ тебъ, кромъ твоего родственника.
- «Твой родственникъ— это тотъ, кто, будучи призванъ, охотно тебъ помогаетъ, въ то время какъ проливается кровь.
- «Итакъ, не отвергай родственника, даже если онъ причиналъ тебъ несправедлявость,
- «Такъ-какъ черезъ него отношенія разстранваются в вновь удаживаются» 6).

Тъ общественныя явленія арабской племенной жизни, которыя порождаль та<u>палоф, для сторонниковь идей Мохаммеда должны были пред</u> ставляться настолько же предосудительными, накъ и племенной парти-

<sup>1)</sup> Витесто многочисленныхъ примъровъ см. Мофада. 13-26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Аналогичный упрекъ деластся союзникамъ также въ одной южно-арабской надписи ZDMG. XXIX стр. 609.

<sup>3)</sup> Напр. Ал-Хадира изд. Эпгельмана, стр. 7, 5 и д.

<sup>4)</sup> Ar. XIX, crp. 93, 4 ch., 50, ct. 4-5. Modaga 7: 9-11.

<sup>3)</sup> Вообще следуеть заметить, что верность союзу, поскольку она рисуется какъ выдающаяся арабская добродетель, всегда являлась только какъ идеалъ, которому очень часто действовали наперекоръ. Разумется, представлять эти отношенія такъ, какъ это делаетъ Кей въ своей "History of the Banu Okeyl", является опять иекоторою крайностью. (См. Journal of Roy. As. Soc., New Series XVIII, стр. 496).

<sup>6)</sup> Xam. crp. 367.

куляризмъ. Они въдь способствовали племеннымъ междоусобіямъ и подавлялись въ исламъ идеею братства всъхъ его исповъдниковъ. При этомъ идеальномъ всеобщемъ братствъ особое побратимство отдъльныхъ племенъ совершенно не должно было имъть мъста. Отсюда — предписанное Мохаммеду положеніе: ла рилфа філ-ислам, т.-е. «въ исламъ не должно быть никакого федератства» 1).

Это положеніе должно было содъйствовать еще и другому обстоятельству. Мохаммедъ далъ разрішеніе отъ тіхъ обязательствъ вірности, которыя вытекали изъ отношеній, коренившихся въ жизненныхъ условіяхъ энохи джанилійе. Много было совершено проступковъ древнійшими приверженцами Мохаммеда относительно языческихъ племенныхъ и союзныхъ товариществъ по повелінію или съ молчаливаго одобренія Пророка,—проступковъ, которые арабами считались за грубое віролоиство и которые, однако, получили санкцію со стороны ислама 2). Правда, мы находимъ еще и другую версію вышеприведеннаго традиціоннаго изреченія, въ виді отвіта Пророка на запросъ Qейса б. Асыма по поводу іняфныхъ отношеній.— «Ніть іняфа въ исламі», принисывается Пророку отвіть— «но все же держитесь кріпко союзовъ эпохи джанилійе» 3).

## IY \*).

Мохаммеданское ученіе о равенствѣ людей въ исламѣ получило напболѣе ясное выраженіе въ одномъ сообщенін, заслуживающемъ полнаго

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Бох.: Кафала № 2, Адаб № 66.

<sup>&</sup>lt;sup>а)</sup> Заслуживаетъ вниманіе по этому поводу стихотвореніе Абу-Афада у ибнъ Хишама стр. 995.

<sup>3)</sup> Аг. XII, стр. 157: ла хылфа фі-л-ислам валакин тамассаку би-хылфил-жаhиліййе. То обстоятельство, что въ исламъ хылф подвергается запрещенію, въ то время какъ дживар рекомендуется во многихъ традиціонныхъ изреченіяхъ какъ форма отношеній, почитаемая священной также и въ исламъ, говорятъ нъсколько въ пользу того, что джар и hаліф — выраженія не вполнъ синонимическія; иослъднее подчеркиваетъ Robertson-Smith, см. стр. 45. Что между обоими понятіями должна дълиться разница, явствуетъ также изъ Аг. II, стр. 79 посл.; только когда дъло не касается точнаго опредъленія отношеній, а просто говорится, что нъкто живетъ подъ охраною племени, терминъ джар иногда смъшивается съ hаліф, напр. Аг., тамъ же 167, I (джар), строка 14 (hаліф).

<sup>\*)</sup> Начиная съ этой главы, переводъ издается опять подъ моей редакціей А. Ко.

вниманія со стороны историка культуры. При этомъ мы должны еще разъ высказать свое сожальніе, что наши данныя о древныйшихь догматахь мохаммеданской церкви, - а то, пожалуй, и самого Пророка, - намъ приходится чернать изъ твхъ хаписныхъ. сборниковъ, въ которыхъ исламъ собраль слова и дъла своего основателя. Сожальніе это вполнъ относится и къ тъмъ сборникамъ, которые по митию мохаммеданской науки представляють результать совъстливъйшей притики. Изъ второй части нашихъ «Монашmedanische Studien», имъющей предметомъ литературу исламскихъ хадисовъ и ихъ исторію, читатель можеть ясно увидіть, насколько рисковано было бы дълать выводы относительно ученія и дъяній Мохамиеда на основаніи тъхъ данныхъ, которыя старо-мохаммеданскими авторитетами передаются въ качествъ несомивниаго ученія и несомивниму дъяній Пророка. Но тъмъ не менъе, эти преданія имъють большое значеніе для изученія развитія мохаммеданскихъ догматовъ: они вёдь признаются исповёдниками ислама за важнъйщіе источники исламскихъ догматовъ. Намъ они служать прежде всего документами, годными для знакомства съ тъмъ направленіемъ, следуя которому древивние учители ислама разсчитывали учить въ духв Основателя.

Мы имъемъ изъ этой области различныя свидътельства, которыя выражають и дополняють мысль, затронутую въ Коранъ XLIX, 13, во всей ен послъдовательности; нашей задачей будеть расположить ихъ въ соотвътствующемъ хронологическомъ порядкъ. Пока мы только въ общихъ чертахъ укажемъ на нихъ и приведемъ важнъйшія. Изъ числа преданій, наиболье важныхъ и ревностнъе всего распространнемыхъ тъми людьми, которые видъли въ немъ поддержку своихъ стремленій, является рѣчь, яко-бы сказанная въ Меккъ Пророкомъ, по случаю своего прощальнаго паломничества (радджжат аль-вада'). По преданію, Пророкъ воспользовался торжественнымъ моментомъ хадджа 1) для того, чтобы подчеркнуть своимъ върующимъ тъ принципы ислама, которымъ онъ придавалъ наибольшее значеніе, особенно тъ принципы, которыми предначертывалось измѣненіе отношеній въ строъ арабскаго общества. Эту рѣчь можно было бы назвать на г о р-

<sup>1)</sup> Въ нъкоторыхъ сообщеніяхъ однако, нътъ прямого указанія именно на хаджиъ



ной проповёдью ислама. Трудно опредёлить, какія части этого реметіознаго завёщанія Пророка могуть считаться достовёрными 1). Въ общемъ, это фабрикація времени позднёйшаго: около первоначальнаго, подлиннаго ядра (что-нибудь Мохаммедь да сказаль же своимъ ученикамъ въ такомъ торжественномъ случай, какъ хаджжъ) съ теченіемъ времени накопладись различныя надставки, общимъ итогомъ которыхъ и явилась затёмъ совожупная редакція прощальной рёчи. Да и после завершенія общепринятаго текста на него, какъ увидимъ, накоплался цёлый рядъ новыхъ тенденціозныхъ наслоеній.

Задачу критики облегчаеть то обстоятельство, что аль-Бохарій 2), называя всякій разъ имена разинчныхъ передатчиковъ, перечисияеть разные мелкіє варіанты всей річи в)—и мы можемь видіть, что эти разрозненные варіанты впослідствін, при фабрикаціи одной общей большой прощальной ръчи, дегко вошли всъ виъстъ въ ея сводный составъ. Но не всъ части того своднаго текста рвчи, который у насъ имвется, могутъ быть отысканы въ подобныхъ отрывкахъ у Бохарія; между прочимъ, среди этого древняго строительнаго матерјала нътъ на лицо и того важнаго отрывка, поторый для насъ имъеть заъсь главное значение. Во всякомъ случаъ въ хадисныхъ сборневахъ Абу-Давуда и Термизія этоть отрывовъ приведень виъ всявой связи съ другими предписаніями, - въ видъ совсьмъ особаго поученія Мохаммеда; и разница въ версіяхъ, переданныхъ Абў-Даўдомъ и Тирмизіемъ, отъ контекста большой сводной річн-только та, что центръ тяжести падаеть въ нихъ не столько на отрицаніе различія расъ, сколько на порицаніе хвастовства предками, которые не могли похвалиться истинной върой. Нельзя рёшить, это-ли быль и основной сиысль поученія, вложеннаго въ рвчь; — надо во всякомъ случав заметить, что важность этого преданія

<sup>3)</sup> Отрывокъ, по которому, въ согласіи съ идеей Корана, богобоязненность признается за единственное мітрило благородства, часто излагается какъ самостоятельное преданіе (хадіс ат-тацва—какъ его называютъ мохаммедане) вніт связи съ прощальной рітчью (вада'). См. напр. у Бохарія: Б. Анбійа N 9; Аль-Моватта' ІІ, стр. 319, въ видіт изреченія 'Омара: карам аль-мо'мини тацва по вадіно по хасабоно.



<sup>1)</sup> Срав. Снукъ Хурхронйе: Het Mekkaanche Feest. Лейденъ 1880. Стр. 145.

a) Box. Marasi N. 79; Xaaman N. 132; Aga6 N. 42.

заключается только въ одной прибавкъ, которая не содержится въ обычныхъ версіяхъ прощальной рѣчи. Можно однако констатировать, что мохаммеданскіе богословы отдали предпочтеніе тому виду преданія про отзывъ Мохаммеда про тацва, по которому слава предковъ отвергается настолько, насколько она становится причиной распры между потомками различныхъ предковъ. Въ преданіяхъ шінтовъ эта рѣчь приводится опять иначе: въ качествъ завѣщанія (васыййе) Пророка Алію 1).

Передатчики хадисовъ не замеданан вложить Мохаммеду въ уста по поводу его прощальнаго паломинчества еще и другія вещи, которыхъ вовсе нътъ въ мелкихъ текстахъ, послужившихъ для составленія своднаго текста ръчи <sup>2</sup>), но, каковы бъ ни были эти наслоенія, все же этотъ старинный отрывовъ мохаммеданскаго ученія о въръ и нравственности, уже и во II в. гиджры повсемъстно распространенный въ формъ паломнической ръчи Пророка, содержить выражение того, что учители ислама считали возможнымъ распространять во имя самого Пророка, какъ вполить соответствующее его подлиннымъ стремленіямъ. Тъ различныя версіи этого древняго документа мохаммеданского образа мыслей, которыми мы располагаемъ, имъютъ малыя различія лишь въ тексть, а по содержанію всь согласуются въ томъ, что Мохаммедъ особенно напираль на необходимость исчезновенія всёхъ генеалогическихъ распрь, какъ на главное ученіе ислама. «О, собраніе корейшетовъ», говоретъ Пророкъ: «Аллахъ избавиль насъ отъ ижахидійскаго хвастовства и величанія предками. Всё люди происходять оть Адама, а Адамъ произошелъ изъ праха. О люди! Мы создали васъ отъ мужчины и женщины» и т. д., — см. выше указанное на стр. 123 мъсто изъ Корана в).

<sup>1)</sup> Ал-Табарсі, Макарим аль-ахлад (Канръ 1303), стр. 190.

<sup>3)</sup> Такой отрывокъ мы находимъ, напр., въ Масабіх ас-сонне I, стр. 7. аль-Багавія, въ хадисъ, сообщенномъ съ словъ 'Амра б. аль-Ахваса: "Поистинъ, никто не наказуемъ, иначе какъ за самого себя, и не можетъ быть наказанъ отецъ за ребенка, или ребенокъ за отца. Поистинъ, сатана потерялъ надежду, что онъ въ этяхъ вашихъ городахъ когда-либо будетъ почитаемъ, но ему будутъ повиноваться въ тъхъ изъ вашихъ областей, которыми вы пренебрежете, и онъ удовольствуется этимъ". Другіе варіанты говорятъ, будто и запрещеніе браковъ типа "мот'а" воспослъдовало все въ той же паломнической ръчи. См. комм. з-Зорданія къ Моватта. III, стр. 29 внизу.

Ибнъ-Хишанъ стр. 821; Варыдій-Велльхаузенъ стр. 338

«Никакого преимущества не имъетъ арабъ передъ не арабомъ, развъ только благодаря страху Божію»—такъ была потомъ еще дополнена первоначальная редакція 1).

Ради полноты мы должны также привести и тѣ, вышеупомянутыя прибавки, которыя сдѣланы къ ученю Мохаимеда у Абу Давуда и ат-Тиринзія. Послѣ запрещенія джахилійскаго хвастовства, послѣ указанія на всеобщее происхожденіе людей отъ Адама, который въ свою очередь создань изъ праха, и послѣ настоятельнаго замѣчанія, что всякая слава можеть возводиться только къ тадва, т.е. къ богобоязненности, тамъ приведенъ хадисъ: «Пусть же перестануть люди хвастаться людьии же, которые ничто иное, какъ угли для пламени адскаго. Поистинѣ, они ничтожнѣе передъ лицомъ Аллаха, чѣмъ навозные жуки, которые поражають носъ человѣка вловоніемъ» з).

Въ этомъ смысле потомъ, съ теченіемъ вековъ, все далее и далее развивалось древнее мохаммеданское ученіе о взаимномъ равенстве мохаммеданъ и о маловажности расовыхъ и племенныхъ различій—ученіе, которое — мы это видели — основывалось на правиле, высказанномъ еще въ Коранъ, а затемъ развилось въ одинъ изъ основныхъ принциповъ ислама, благодаря продолжавшейся деятельности хранителей преданій. Вымышлены были разсказы, въ которыхъ поруганіе надъ происхожденіемъ выставлялось какъ нечто недостойное. Такъ, напримеръ, въ одномъ преданіи сообщалось, какъ 'Амръ б. аль 'Асый, человекъ съ нашей исторической точки зрёнія не совсёмъ еще стойкій въ мохаммеданстве, ответиль было на хулу Могіры б. Шо'бы хулою племени Могіры. Но тогда 'Амра направляеть на истинный путь сынъ его 'Абдаллахъ, который, въ крайнемъ смущенів, напоминаеть отцу слова Пророка. Пристыженный 'Амръ въ знакъ сознанія

<sup>2)</sup> У Ад-Дамірія I стр 245 приведены и другія версіи этого изреченія.



<sup>1)</sup> Съ этимъ добавленіемъ прощальная рёчь цитируется шо'убистами; см. у Ибнъ 'Абди Раббини II, стр. 85; также Аль-Джахызъ (Байан, листъ 115а) знаеть эту прибавку, которую мы находимъ и у Аль-Иа'qубі II стр. 123; у того это мъсто рёчи начинается следующими словами: "Люди равны, какъ поверхность и полневнаго чана".

своей вины и готовности раскаяться даеть тридцати рабамъ свободу 1). Неустанно цитировались также изреченія Пророка, которыя въ наираздичнъйшихъ варіаціяхъ, то изложенныя прямо-таки въ формъ отвлеченнопоучительной, то пріуроченныя къ тому или другому происшествію, развивають ту же едею. Канонические сборники преданий 2) содержать, напримъръ. слъдующій разсказъ, передаваемый отъ имени современниковъ Мохамиеда: «Мы проходили мимо Абу-Зарра въ ар-Рабадъ (близъ Менины) и увилъли. что на нешъ надъть плащъ, и совершенно такой же плащъ надъть на его слугв. Мы сказали ему, что еслибъ онъ соединиль оба платья вивств, то имълъ бы для себя одно верхнее и одно нижнее платье. Въ отвътъ на это Абу-Зарръ сообщилъ: Какъ-то между мной и однимъ изъ единовърцевъ, мать потораго была изъ инородцевъ, произошель споръ. Я наситхался надъ его происхождениемъ со стороны матери. Онъ пожаловался на меня Пророку, и Пророкъ даль мев внушеніе въ следующихъ словахъ: «Ты, Абу-Зарръ, — человъкъ, въ которомъ еще бродить джахидійе». Когда же я въ видъ оправданія сказаль, что тоть, котораго кто-нибудь позорить, можеть выдь доставить себы удовлетворение кулой на родителей поругателя, то Проровъ повториль: «Ты носишь еще въ себъ джахилійю! Они-ваши братья, и только Господь подчиниль ихъ вамъ. Такъ кормите же ихъ тъмъ, что вы сами вдите, и одбвайте ихъ въ то, во что одвваетесь сами, не заставляйте ихъ дълать того, къ чему они не способны, а если заставляете, то помогайте имъ». — «Кто хвастается доблестями временъ джахилійи», такъ говорится въ другомъ преданіи, «тому скажите, что онъ хвастается поворомъ отца своего» з). «Отпущенникъ созданъ изъ остатка той же земли, изъ которой созданъ отпустившій его» 1).

Изъ этихъ данныхъ мы видимъ, какъ ученіе ислама о равенствъ дълаетъ и дальнъйшій шагъ: первоначально это было ученіе о равенствъ и братствъ по исламу всъхъ арабовъ, а затъмъ оно раз-

<sup>1)</sup> ад- Даһабій у Абуль-Махасына: Annales, I, стр. 73.

<sup>2)</sup> Мосяниъ: іман N 7. (1 стр. 113); почти тождественно у Бох. Адаб N 43.

<sup>3)</sup> Рукопись № 597 Лейденскаго университета. Листъ 134.

<sup>4)</sup> Аль-Мобаррадъ, стр. 712. Тамъ же, нъсколько выше, можно найти много изречений Пророка относительно равноправности маваліевъ.

вилось въ учение о равенствъ всъхъ людей, признающихъ исламъ. Первый толчекъ въ этому шагу заключался уже въ универсальности ислама 1), которую намътиль самъ Мохаммедъ, равно какъ и въ воззръніи Мохаммеда на различіе людей по цвъту и языку; — такое различіе онъ признаеть за проявленіе могущества Божія 2). Эти принципы и безсознательныя побужденія продолжали и дальше успѣшно развиваться, накъ естественное послъдствіе тъхъ великихъ завоеваній, которыми была втянута въ кольцо ислама значительная часть востока не-арабскаго. Разъ исламское учение хотъло остаться върнымъ себъ самому, то тоть принципъ, который сперва, пока у Мохаммеда существовали приверженцы лишь арабскіе, возвіщался лишь относительно посліднихь, теперь должень быль распространиться на всё расы, вошедшія въ составъ ноханиеданской общины. Нечего и сомиваться, что развить быль этоть новый принципъ, если исключить арабовъ-піэтистовъ, преимущественно инородцами: персами, тюрками, и др., для которыхъ выяснить свое положение въ обществъ, возникшемъ на почьъ арабской, являлось вопросомъ жизни. Они имъли свой особый интересь поддерживать новый принципь, такъ какъ отъ его признанія зависъло ихъ собственное положение наряду съ ихъ арабскими единовърцами. Отъ инородцевъ-то, навърно, исходять иногочисленныя изреченія, которыя имъють цълью укръпить ученіе о равенствъ вськь върующихь безъ раздичія расъ: «Не худите ни единаго перса, а ито будеть худить, того Богь покараеть и въ этомъ и въ будущемъ мірѣ»3). Подобныя хадисныя изреченія сочинялись не только для талантливых бізых рась; сынамь чернаго материка 4) тоже надо было оградиться и защититься противъ пренебреженія и презрънія, — тъмъ болье, что исламъ имьль основанія питать благодарность къ чернымъ эвіопамъ за ту защиту, которую эвіопскій царь далъ первымъ исповъдникамъ Пророка. Это чувство навърно способствовало возникновенію легендъ, образчиками которыхъ могуть служить нижеслъдующія:

<sup>4)</sup> Мивніе насчеть качествъ первобытнаго населенія Египта см. у Йадуга І, стр. 306, 4.



¹) Относительно этого—см. у Снукъ Хурхронйе: De Is'am, стр. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Cypa 10:21.

<sup>3)</sup> Ал да алибі: Der vertraute Gefährte des Einsamen. Изданіе Флюгеля № 313.

«Однажды—тапъ разсказываетъ хадисъ—нъпій зеіопъ вошель въ помъщеніе Пророка и сказаль: «Вы, арабы, выше насъ во всъхъ отношеніяхъ; вы стройнъе насъ сложены, вы—красивъе насъ по цвъту, Богъ далъ вамъ преимущество и въ томъ, что Пророка Онъ вызвалъ изъ вашей среды. Ну, тапъ накъ же ты думаешь? если и буду въровать въ тебя и твое посланичество, получу ли и все таки виъстъ съ върующими арабами мъсто въ раю?» — «Конечно, да», сказалъ Пророкъ — «и черная ножа зеіопа будетъ сіять тысячельтія». — «Всегда»», говорить въ томъ же смысль одно хадисное изреченіе, — «на земль живуть семь праведниковъ, ради которыхъ Богъ держитъ міръ; не будь ихъ, земли разрушилась бы, и что живетъ па ней — предано было бы уничтоженію. Абу-хорейра разсказываетъ, что Пророкъ обратился къ нему однажды съ тавими словами: «Смотри, въ эту дверь входить человъкъ — одинъ изъ тъхъ семи праведныхъ, которымъ міръ обязанъ своимъ существованіемъ». Вошедшій быль зеіопъ». 1)

Если мы захотимъ изследовать время в происхождение выше приведенныхъ мусульманскихъ хадисовъ, то мы необходимо придемъ къ заключению, что предания, которыя проповедуютъ равенство обращенныхъ въ исламъ не-арабскихъ расъ, представляютъ собою слой боле поздній, чёмъ тё предания, которыя направлены на уничтожение племеннаго различія лишь среди арабскаго народа. Это последовательное возникновение названныхъ хадисовъ соответствуетъ постепенному успеху распространенія ислама <sup>2</sup>). А потребность сочинять все новыя подобныя же изречения <sup>3</sup>) указываетъ на то, что ученіе одного лишь Корана и соответствую-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Рукопись Лейпцигскаго увиверситета D. C. № 357.

<sup>\*)</sup> Дальнъйшій переводъ съ нъмецкаго принадлежить почти исключительно мнъ, а именно: я переводилъ устно одному изъ моихъ слушателей по двъ три страницы, а онъ вслъдъ за тъмъ самостоятельно писалъ переводъ тъхъ же страницъ; впрочемъ, мъста, болъе трудныя въ стилистическомъ отношеніи, письменно переводилъ я самъ. Представленный мнъ письменный переводъ моего слушателя я затъмъ еще разъ поправлялъ въ стилистическомъ отношеніи.—А. Кр.

<sup>3)</sup> Сюда относится и высказанное 'Омаромъ одному арабу правило: "Если неарабы (аль-а аджим) будутъ проявлять исполнительность въ религіи, а мы (арабы) не будемъ этого дълать, то они будутъ ближе Пророку, чёмъ мы, въ день суда. Кто въ исполнени требованій религіи отстаетъ, того не облагородитъ его генеалогія ". Аль-Мавардій, изд. Энгера, стр. 346.

щихъ старыхъ преданій было не въ силахъ вытёснить изъ души араба унаслёдованную національную гордость. Арабъ благороднаго происхожденія не хотёлъ примириться съ тёмъ, что благородство его происхожденія не даетъ ему никакихъ преимуществъ предъдругимъ человёкомъ, и не понималъ, какъ это общность отвлеченныхъ идей можетъ сдёлать того человёк совершенно ему равнымъ.

Съ этой стороны отношение арабскаго самосознания въ исламу очень ръзко выразилось въ словахъ одного благороднаго витязя изъ тайскаго кольна — Зарра б. Садуса. Этотъ герой находился въ числъ спутниковъ Зейда аль-Хейля, когда тотъ принесъ присягу въ върности Мохамиеду и подчинился исламу отъ лица своего племени. Зарръ, однако, не оказался свлоненъ, въ противоположность своему товарищу, принести въ жертву исламу арабскую гордость: «Я вижу здъсь человъка, желающаго забрать въ руки свои власть падъ встми людьми; ну, а мной не долженъ никто повелъвать, кромъ меня самого». Онъ предпочелъ отправиться въ Сирію и примкнуть къ христіанскому государству 1).

Примтръ гассанидскаго князя Джабалы VI б. аль-Эйћама особенно назидателенъ при оцтикт этого образа мышленія. Этотъ князь, во время хадджа, желалъ имтъ преимущество, какъ вышепоставленный, надъ однимъ простымъ арабомъ. Говорятъ, онъ услышалъ изъ устъ Омара слъдующія слова: «Поистинт, васъ обоихъ соединяетъ исламъ, ты не можешь имтъ никакихъ преимуществъ предъ нямъ, развъ только путемъ богобоязненности». — «Я полагалъ», сказалъ Джабала, «что черезъ принятіе ислама я выигрываю въ санъ». Когда 'Омаръ отвергъ такую мысль, Джабала снова сталъ христіаниномъ и направился ко двору императора Византійскаго, гдъ достигъ большихъ почестей. Противъ правдоподобія отдъльныхъ моментовъ этого разсказа, изъ котораго здъсь приведенъ нами только конецъ, историкъ можетъ сказать много 2), — въдь въ изложенім его мы находимъ вполнт явыкъ богослововъ 3), — все же этотъ разсказъ

<sup>3)</sup> Агани XIV. стр. 4. Разсказъ этотъ охотно передается мохаммеданами; срави. напр. аль-Иодъ 1, стр. 140-43; тамъ указано, что онъ возводится, какъ въ



<sup>1)</sup> Ибнъ-Хишамъ, стр. 112; Агани XVI. стр. 49.

<sup>2)</sup> Историческую оцѣнку этого разсказа далъ Hёльдеке: "Die ghassânischen Fürsten", стр. 46.

отражаеть въ себъ совершенно върно взгляды арабскихъ аристократовъ, враждебные учению о равенствъ въ исламъ. Приблизительно такъ же, какъ говоритъ и дъйствуетъ здъсь стоящий близко въ христинству Джабала, думалъ и чувствовалъ, навърно, всякий истинный арабъ, въ которомъ не легко было искоренить язычника.

То же различіе между арабскимъ духомъ и исламскимъ ученіемъ обнаруживается и въ долговъчности взглядовъ, связанныхъ со стариннымъ племеннымъ устройствомъ. Выше мы могли ужъ видъть, что поруганіе враждебныхъ племенъ и въ исламъ не замолкало въ устахъ поэтовъ 1); а многочисленныя преданія, въ воторыхъ мофахара и монафара запрещаются богословами, и многіе разсказы анекдотическаго характера, имъющіе цълью осмъять арабскую кичливость (стр. 109 — 111), показывають намъ, насколько необходимой приходилось и послъ считать борьбу противъ дальнъйшаго существованія языческо-арабскаго міровозярѣнія.

Содіальномъ и политическомъ міровоззрѣніи мохаммеданскаго общества, что въ первыя времена ислама различныя племена и на войнѣ должны были группироваться отдѣльно<sup>2</sup>), а въ городахъ, возникшихъ чрезъ оффиціальную колонизацію, папр. въ Басрѣ и Куфѣ, поселенныя племена разміщались въ отдѣльныхъ кварталахъ в); квартальные начальники различныхъ племенныхъ кварталовъ виѣстѣ составляли городскую думу 4).

основному передатчику, къ мавлѣ рода Хашимитовъ. Это обстоятельство не безразлично для тенденціи разсказа. У Ибнъ-Котейбы (см. Рейске: Primae lineae historiae regnorum arabicorum; стр. 68) произшествіе излагается иначе; оно имѣетъ мѣсто не въ Меккѣ, а въ Дамаскѣ, и судьей является не Омаръ, а Абу-'Обейда, градоначальникъ Дамаска.

<sup>1)</sup> Въ Диванъ Абу-Новаса (ум. ок. 190) первый отдълъ VI книги содержитъ: "Поругание кочующихъ племенъ и осъдлыхъ арабовъ".

<sup>2)</sup> Таб. II стр. 53. Или же эта особая боевая разстановка имъла цълью равномърное распредъленіе вознагражденія для воиновъ?

<sup>3)</sup> Кремеръ: Culturgeschichte der Orients II, стр. 209 слъд.; Якутъ III стр. 495,19; сравн коммент. аль-Вахыдія къ аль-Мотанаббію (1 стр. 147) 57: 33. Этотъ способъ размъщенія по племенамъ сохранялся арабами и съ переходомъ въ отдаленнъйшія области. Когда второй правитель династіи Идрисидовъ въ концъ II в. построилъ городъ Фесъ, онъ назначилъ разныя квартиры разнымъ арабскимъ и берберскимъ племенамъ. Annales regum Mauritaniae, изд. Торнберга I. стр. 24—25

<sup>4)</sup> Таб. II. стр. 131 розус аль арба въ Куфъ, розус аль-ахмас—въ Басръ

Только тогда, когда отдельныя племена нивли слишкомъ мало представителей, можно было — и то при упорномъ сопротивление — размёщать членовъ разныхъ племенъ въ одной общей группъ 1). Даже въ проявлени благочестія, т. е. въ области, которая спеціально призвана была упразанить разобщенность племенъ, или по крайней мъръ урегулировать ее, удержано было различіе; мы слышамъ, что существують особыя мечети отдвивныхъ племенъ въ завоеванныхъ провинціяхъ 2). — Тѣ же черты мы встрачаемъ и въ болбе интимныхъ сторонахъ соціальной и пуховной жизни. Если два члена различныхъ племенъ заведутъ частную ссору между собою, то мы можемъ съ увъренностью ждать, что ихъ споръ не обойдется безъ взаимнаго поруганія того племени, къ которому принадлежить каждый изъ противниковъ; такъ, одинъ маъ членовъ корейшитской омейядской фамиліи хотъль отбить у поэта аль-Фараздака его невъсту вн-Наваръ, тогда вавъ поэтъ полагалъ, что онъ посредствомъ уплаты ел свадебнаго подарка получиль на нее ръшительныя права. На сторону Фаразданова противника сталь Абдаллахъ ибнъ-ав-Зобейръ и, въ ссоръ съ повтомъ, не могъ не упревнуть последняго за его происхождение отъ племени Таминъ, которое онъ называетъ Джалійат-аль араб, «арабскіе изгнанинки», помня, что это племя за полтораста лъть до ислама ограбило Каабу и, поэтому, было изгнано остальными арабскими племенами. Это побуждаеть поэта составить въ отвъть корейшиту похвальное слово племени Тамимъ, въ которомъ тамимиты представлены гордостью встхъ арабовъ 3). Еще въ началъ эпохи аббасидовъ судья 'Обейдалахъ б. аль-Хасанъ могъ устранить свидътеля изъплемени Нахшаль на томъ основания что тоть не впаеть стихотворенія, которое гласило бы о славів его пле-

<sup>3)</sup> Агани VIII. стр. 189. Въ эпоху омейядовъ осъдлые сирійцы давали перекочевавшимъ въ Сирію хиджазцамъ прозвище Джалійат-аль-'араб, — тамъ-же стр. 138; срав. Аг. XIV стр. 129; Хам. стр. 798, стихъ 1.



<sup>1)</sup> Якуть II. стр. 746 см. Райат.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Напр. мечети Бану Колейбъ— въ Куфѣ, аль-Мобаррадъ стр. 561,13. Бану Карнъ тамъ-же, Ибнъ-Дорейлъ стр. 287. 6; Бану Барикъ (вѣрнѣе всего хоза аскаго племени) также въ Куфѣ. Аг. VIII. стр. 31, 21; мечеть Ансаровъ—въ Басрѣ, Fragmenta hist. агаb. стр. 56,3. 57,13. Если у Бохарія для временъ Мохаммеда упоминается объ одной Масджид Бану Зорей (см. Бохарій глава Джићад, № 55.57), то въ этомъ,—вѣроятно,—надо видѣть предвосхищеніе болѣе позднихъ фактовъ.

мени: будь онъ человъть порядочный, онъ внать бы слова, которыми восхвалено благородство его племени 1). И въ 1V в. поэть аль-Мотанаббій считаеть нужнымъ скрыть свое истинное происхожденіе, потому что,— какъ объясняеть онъ своему другу—онъ постоянно вибеть дёло съ развыми арабскими племенами и принужденъ опасаться, не настроено ли то или другое изъ нихъ къ его племени враждебно 2).

Въ чертамъ племеннаго недружелюбія, которыя сохранились отъ явыческой эпохи и часто выступали въ исланів вновь, присоединилась въ мохаммеданскую эпоху еще одна особая, очень интересная черта, которая затруднила практическое приложеніе мохаммеданскаго ученія объ исчезновенія племенныхъ различій въ исламів, и черезъ развитіе которой въ лучшія времена ислама возникли особыя племенныя распри, неизейстныя и временамъ языческихъ временъ всегда были лишь незначительными побоищами, а эти новыя племенныя распри, которыя теперь подлежать нашему разсмотрівнію, охватывають своимъ дійствіемъ всё области мохаммеданскаго общества во всі візка, вплоть до нашего времени; я подразуміваю соперничество между сіверными и южными арабами.

Вражда между этими двумя группами арабовъ такъ ясна и понятна всему міру, что поэтъ аль-Мотанаббій в), въ внорадной пъснъ по поводу пораженія мятежнаго Шабйба, который возсталь противъ Ихшида Кафура м, потерпъвши пораженіе, отбросиль свой мечь, — могъ употребить слъдующую остроту: «Кажется, что ватылки людей снавали мечу Шабйба: да въдь твой носитель найсить (съверный арабъ), а ты самъ йеменецъ». Соль здась заключается въ томъ, что постояннымъ эпитетомъ меча служитъ слово «йеменецъ» (خامي), а йеменецъ не можеть мирно находиться вытесть съ кайситомъ в). Въ IV в. аль-Хамданій разсказываеть, что въ

<sup>4)</sup> Смотри объясненіе этого стиха у Ибнъ аль-Асира: аль-Маваль ас-саир. стр. 392.



<sup>1)</sup> Мобаррадъ стр. 255,19. Подобный же анекдотъ разсказывается относительно другихъ лицъ. Ar. XI. стр. 135 вверху.

У Розена: Notices sommaires des Mss. arabes du Musée asiatique
 отр. 226.

Изданіе Дитерици, стр. 672. (254:6).

Сан'а' тамошніе остідлые низарскія семейства дъйствовали заодно съплеменами, происходившими отъ персидскихъ предковъ (аль-абна') и находились въ полной розни съ семействами, происходившими отъ племенъ южно-арабскихъ 1). Про ас-Салырыййе, — мъстность на сирійско-египетской границъ, — путешествовавшій даже въ 1101 г. хиджры мохаммеданскій пилигримъ 'Абдъ-аль-Ганій аль-Наболосій разсказываетъ, что тамъ во время его протіда существовали двъ особыя части города, одна — кайситская (съверно-арабская), другая — йеменская (южно-арабская), жители которыхъ находились въ постоянной враждъ другъ съ другомъ 2). Это — та же картина, которую и въ Андалусіи, вскоръ послъ занятія ея, мы видимъ во взаимномъ отношеніи пришедшихъ туда племенныхъ группъ: съ цълью избъжанія гражданскихъ войнъ (которыя тъмъ не менъе возгорълись) южные и съверные арабы должны были поселиться въ различныхъ частяхъ области 3).

Въ 1137 году хиджры Мостафа б. Камаль ад-данъ ас-Сыддафа пишетъ 4):
«Донынъ среди нъкоторыхъ невъжественныхъ арабовъ прододжается фанатизмъ и взаимная ненависть кайситовъ и йеменцевъ, и еще въ настоящее время война между ними не прекратились, хотя и извъстно, что это — поведеніе джахилійское, которое воспретилъ Пророкъ». И еще въ новъйшее время борьба между нейситами и йеменцами въ самыхъ разнообразныхъ областяхъ ислама не прекратилась. «Повсюду въ области Герусалимской и Хевронской»—говоритъ Робинсонъ— «жители различныхъ деревень распадаются на двъ большія партіи, изъ которыхъ одна называется Qейсъ, другая же Йеменъ. У кого мы ни спрашивали, никто не могъ сообщить намъ происхожденія или сущности этой розни, кромъ того, что она восходитъ къ незапамятнымъ временамъ и не имъетъ основы, напримъръ, въ разности обрядовъ или догматовъ. И въ самомъ дълъ, рознь эта, повидимому,

<sup>4)</sup> Рукопись Восточнаго Института въ С. П. Б. (каталогъ бар. Розева, № 27). листъ 85.



<sup>1)</sup> Джазірет аль-'араб. стр. 124,20.

Китаб ал хаq¹qат wал-маджаз, рукопись университетской библіотеки въ Лейнцигъ. D. C. № 362 листъ 152.

<sup>3)</sup> Dozy: Recherches sur l'histoire et la littérature d'Espagne (3. 231.), crp. VII, 10,79.

проявдяется только въ томъ, что объ стороны — враги межцу собой. Въ прежнія времена при ихъ распряхь часто проливалась кровь, но теперь они всв спокойны. Однако ихъ врожденная вражда продолжаетъ высказываться во взаимномъ недовърім и злословім 1)». Невольно вспоминается, даже безъ всякаго насильственнаго подыскиванія парациелей и аналогій, описаніе галльского общество у Юлія Цезаря, съ ихъ двоякимъ раздвленіемъ на Эдуевъ и Секвановъ. Eadem ratio est in summa totius Galliae: namque omnes civitates in partes divisae sunt duas. По сообщению англичанина Финна, который во время своей восемнадцатильтней вонсульской дъятельности въ Герусалимъ собралъ много цънныхъ наблюденій надъ Палестиною и надъ ен населеніемъ, существують и наружные знаки отличія между мюдьми этихъ двухъ партій: «Qейсіййе» можно узнать по ихъ темнокраснымъ чалмамъ съ желтыми полосами, а противная партія предпочитаеть цвъта свътные. Эту предпочтительную любовь къ опредъденному цвъту они переносять и на своихъ животныхъ. Кейсить считаетъ темпоцейтныхъ дошадей болье сильными, чтиъ свътлыхъ; говорять, что, по ихъ мивнію, темные пътухи тоже всегда торжествують надъ своими свътлыми противниками. Большого вниманія заслуживаеть замічаніе Финна, что объ партів распознаются также и по своему арабскому произношенію «Qейсіййе» выговаривають звукъ, на который начивается имя ихъ партіи, какъ твердое Г (g). Грозный кланъ Абу-Гошъ принадлежить въ партіи йеменцевъ 2).

Но эти отношенія между дейситами и йеменцами въ наше время являются только небольшой тёнью взаимнаго настроенія этихъ группъ въ первые вёка ислама. Настроеніе это проявляется какъ въ солидарности, которою проникнуты приверженцы каждой группы по отношенію другъ къ другу, такъ и въ недоброжелательствё, которое царить во взаимпыхъ отношеніяхъ обёмхъ группъ. Не очень еще удивительно, если около средины І вёка хиджры расовое чувство до того сильно господствуетъ среди эмесскихъ йеменцевъ, что они даютъ большое денежное пособіе поэту аль-А'шё изъ племени Хамаданъ, какъ своему земляку, во время

<sup>3)</sup> Stirring times or record from Jerusalem Consular chronicles (Лондонъ 1878), I. стр. 226—229.



<sup>1)</sup> Palaestina und die südlich angrenzenden Länder, II. crp. 601.

<sup>2)</sup> De bello gall. Vl. 11.

его путеществія въ Сирію; это пособіе они раздожили на всёхъ членовъ своей общины; побудиль ихъ къ этому ансаръ ан-Но манъ 5. Башеръ 1). Замъчательнъе такихъ проявленій единодушнаго чувства солидарноств другія проявленія: особой, исключительной ненависти въ людямъ противнаго племени. Тъ чувства, которыя, особенно въ начальную эпоху возобновленія этой ненависти между съверными и южными арабами, еще не сознаются самимъ обществомъ, внушаются ему его поэтами - этими пророками племенной ненависти. Случилось, что въ Хорасанъ во время намъстничества аль-Мохалляба и его сына Йезида арабы Рабі'а заплючели союзь съ йеменцами; никто въ ту пору не нашель этого неестественнымъ, только фанатикъ-поэтъ Кабъ аль-Ашдарій, родомъ аздецъ, въ сильнъйшихъ выраженіяхъ, полныхъ ненависти, сталь требовать отделенія Рабі'а оть йеменцевь 2). Въ концъ II в. поэть Бакръ б. ан-Наттарь (ум. 200) говорить въ своей скорбной пъснъ по Маликъ б. Аліъ, который паль въ войнъ противъ Шоратовъ 3): «Они (эти убійцы) отняли у Ма'аддовъ предметъ ихъ гордости и, поэтому, преисполнили племенною гордостью сердце наждаго изъ йеменцевъ (которые должны радоваться смерти одного изъ своихъ съверо-арабскихъ соперниковъ») 4). Итакъ, здъсь прямо предполагается, что одна сторона должна испытывать злорадство, если у другой стороны смерть унесеть доблестнаго мужа.

Вся общественная жизнь, политика и литература такъ же живо отражають въ себъ взаниное враждебное чувство объихъ большихъ группъ арабской націи. Даже среди племенъ, принадлежавшихъ къ одной и той же группъ, случалось, что одно племя считало другое неравноправнымъ и съ насмъшкою отказывалось породниться съ нимъ в). По крайней мъръ, такое

<sup>5)</sup> О воззрѣніи на неравные браки въ язычествѣ см. диванъ Ходейлитовъ147. При воззрѣніи древнихъ арабовъ на экзогамію упрекъ въ томъ, что отецъ
Орвы ибнъ-аль-Варда женился на чужеземкѣ (гарібе; Диванъ изд. Нельдеке 9: 9),
можетъ относиться только къ неравноправности Бану-Нандъ, съ которыми тотъ
вступилъ въ свойство. (Срав. 16 съ 19). Для позднѣйшаго времени сравн. Хамасу
стр. 666, ст. 2; Джериръ у Ибнъ-Хишама стр. 62, 11; примъчанія къ Ибнъ-Дорейду
стр. 196 t.



<sup>1)</sup> Arahu V. ctp. 155; XIV ctp. 121.

<sup>2)</sup> Агани XIII, стр. 60 вверху.

в) Онъ принадлежалъ къ хоза̂'итамъ, — племени, находящемуся подъ сомнъніемъ относятельно своего южно или съверо-арабскаго происхожденія.

<sup>4)</sup> Ar. XVII, crp. 158, 3 cr. BHu3y.

исключительное чувство по отношенію къ другимъ племенамъ питали корейшиты, такъ что можно было выставлять, какъ предметъ особой славы какого-нибудь племени, что корейшиты не отказывались родниться съ нимъ ¹). Для семьи Банў-ль-Азрадъ, которая поселилась въ Меккъ, пришлось сочинять басню о полученіи ими письменной привилегіи отъ самаго Пророка, чтобы найти оправдательную причину, почему племя корейшитовъ могло породниться съ этими своими сосъдями ²). И въ другихъ племенахъ господствовали подобныя воззрѣнія. Когда аль-Фараздад услыхаль, что нъйто изъ племени Хабытатъ сватается за дѣвушку изъ племени Даримъ (а онъ самъ принадлежаль къ даримцамъ), то осмѣялъ это по-ползновеніе:

"Съ Бану-Дарвиами равны люди племени Мисиа"; племя же Хабытатъ пусть сватаетъ себъ подобныхъ" <sup>2</sup>).

Между темъ оба племени припадлежали въ Бану тамамъ. Даже отъ самаго новаго временя мы имъемъ сообщеніе, что жители Йанбо (полубедунны изъ племени Джонейне) только въ очень исключительныхъ случанхъ снисходятъ до того, чтобы жениться на мекканкахъ, «потому что, несмотря на высовое положеніе, которое дается дътямъ Мекки среди всъхъ другихъ арабовъ въ силу ихъ происхожденія, необходимымъ слъдствіемъ такихъ браковъ является то обстоятельство, что отпрыски этихъ браковъ считаются не вполиъ равноправными» 4). А въ старину, въ виду тъхъ воззрѣній, которыя поддерживались отношеніями арабовъ сѣверныхъ и южныхъ, брачный союзъ между двумя лицами разныхъ племенныхъ группъ долженъ былъ считаться по крайней мъръ ненормальнымъ 5). Поэтическая



<sup>1)</sup> Ar. XXI. crp. 263, 4.

<sup>2)</sup> Аль-Азрацій стр. 460 вверху. Для характеристики особеннаго высоком'єрія, господствовавшаго среди корейшитовъ, срв. зам'єчаніе, что всякій да 11 племеня корейшитовъ благородн'єе, ч'ємъ безспорный дворянинъ всякаго другого племени... Аг. XVIII, стр. 198, 3. внизу.

<sup>3)</sup> Аль-Мобаррадъ стр. 39-Диванъ изд. Буше стр. 46, 4 ст. внизу.

<sup>4)</sup> Мальтцанъ: Meine Wallfahrt nach Mekka, I, стр. 129. Въ вышеприведенномъ фактъ не имъетъ, въроятно, значенія то обстоятельство, что Джоћейны считаютъ себя южно-арабскимъ племенемъ. Срав. тоже Бертонъ: A pilgrimage to Mekka and Medina. Лейицигъ 1874. II. стр. 256 внизу.

<sup>5)</sup> Ar. VII. crp. 18, 18.

митература двухъ первыхъ въковъ хижры даетъ върное изображение этого общественнаго настроения. Ляшь изръдка раздавались голоса, подобные голосу Наћара б. Тавей а (ум. 85):

"Мой предокъ — исламъ, и я не имъю иного предка, — а другіе пусть себъ похваляются Qейсомъ и Тамимомъ" 1).

Какъ въ болье древнюю эпоху поэты служили глашатаями славы своего племени и выразителями его высокомърія по отношенію къ другимъ племенамъ, такъ и теперь ихъ муза воспъваетъ славу всей ихъ племенной группы и поноситъ противную группу <sup>2</sup>). Если теперь одинъ поэтъ желаетъ надругаться надъ другимъ, — положимъ, надъ аздійщемъ, — онъ ужъ не удовольствуется «тъмъ, чтобы насмъхаться ляшь надъ племенемъ Аздъ, а обратится противъ всъхъ йеменцевъ». При этомъ съ его стороны сыпятся обвиненія вродъ тъхъ, которыя произносить мазинецъ Хаджибъ ибнъ-Зобъянъ въ своемъ ниджа противъ аздійца Табита Qотны (въ концъ 1-го въка):

"Зинджи — и тв, когда назовуть своихъ предковъ, окажутся получше Сыновъ Qahтaнa, трусовъ, необръзанныхъ" 3).

"Это — люди, которыхъ ты, когда возгарается бой, видишь болье презрънными и низкими подлецами, чъмъ башмакъ".

"Ихъ жены — общее достояніе каждаго прелюбодтя <sup>4</sup>). Кто находится подъ ихъ защитой — тотъ добыча и конныхъ и пъщихъ" <sup>5</sup>).

Сильнъе всего это расовое соперничество выразилось въ лицъ поэта аль-Комейта (ум. 126), а онъ былъ лишь однимъ изъ иножества выразителей злобы съверныхъ арабовъ противъ южныхъ. Въ его время мы видимъ, какъ «поэты Модара» впутываются въ поэтическій споръ съ однимъ поэтомъ, защищавшимъ южныхъ арабовъ, Хакимомъ б. 'Аббасомъ



<sup>1)</sup> Аль-Мобаррадъ стр. 538, 15.

<sup>\*)</sup> Стверные врабы считали болте способными къ поззіи себя, чтить арабовъ южныхъ. Это убъжденіе распространяется гдаже на такого южно араба, какъ Имрулькайсъ; сравни Ar. VII стр. 130.

<sup>3)</sup> Сравн. стр. 90, прим. 2. Еще теперь сѣверно-арабскія идемена взводять на Кахтана измышленныя обвинеція. Doughty: Travels in Arabia deserta II. стр. 41.

<sup>4)</sup> Относительно этого оборота срав. Хам. стр. 638 ст. 5.

<sup>5)</sup> Ar. III. crp. 51.

**Кельбійскимъ** <sup>1</sup>). Но болье всего задыла южныхъ арабовъ «Комейтова моза́наба», т. е. «позолоченная» Комейтова поэма въ 300 стиховъ <sup>2</sup>), резюме которой заключается въ стихъ:

"Wаджадто н-наса үейра бией Низарин Walam admomhomy шаратан wa дуна"

Т. е. "Я нашель, что люди, кромѣ обоихъ сыновъ Низара (т. е. Модара и Рабі'а, съверно-арабскихъ предковъ) — тъхъ я не хочу унижать — низки и подхы"  $^3$ ).

Южные арабы тоже имъли своихъ поэтовъ-защитниковъ. Въ 205 году — (само стихотвореніе въ 4-мъ стихъ точно указываеть эту дату)-- Амръ б. Забаль должень быль составить опровержение на знаменитую касыду. которую басрійскій поэть Ибнь-Абй Ойейна пустиль въ свъть для осмъянія низаритовы и прославленія дафтанитовы 4). Какое долгое время сатира Комента оставалась памятна противникамъ, видно изъ того обстоятельства, что даже сто лътъ спусти ее опровергаль въ Иракъюжно-арабскій поэтъващитникъ, смълый сатирикъ Дибиль (ум. 246) изъ племени хозача в). Этотъ поэтъ поставиль себъ задачей сбить спесь съверныхъ арабовъ, повъствуя о славномъ историческомъ прошломъ южанъ, и укръпить гордость йеменцевь, излагая ихъ историческія преданія; — вымышленіе преданій въ тому времени достигло уже своего кульминаціоннаго пункта 6). Его поэтическое произведение такъ живо задъло съверпыхъ арабовъ, что тогдашній градоначальникъ Басры поручиль поэту Абу-д-Дальфъ составить противъ поэмы Дибиля съверо-арабскую сатиру, которую потомъ велълъ распространять подъ заглавіемъ «сокрушающая» 7). Такой мало мохаммеданскій умъ, какъ Абф-Новасъ, тоже должень быть отмъчень среди:

<sup>1)</sup> Ar. XV стр 116, 9 ст. внизу.

<sup>2)</sup> Аль-Мас'удій VI, стр. 42 и слід.

<sup>3)</sup> Ибнъ ас-Сиккитъ: Китаб-аль-алфаз (Лейденск. рукопись, Варнеръ № 597) стр. 162; Китаб-аль-аддад изд. Houtsma стр. 16, 11. Повидимому, отрывокъ оттуда, судя по размъру и риемъ: Аль-Чидъ III стр. 301.

<sup>4)</sup> Аг. XVIII стр. 19. Насколько этому поэту была всегда близка расовая точка эрвнія, мы видимъ и изъ стр. 22, 3; 27. 19.

<sup>5)</sup> Ar. XVIII, стр. 29. слъд.

<sup>6)</sup> Аль-Мас'удій, І. стр. 352; ІІІ. стр. 224.

<sup>7)</sup> Аг. тамъ же, стр. 60.

-поэтовъ, посвящавшихъ себя этому старо-арабскому племенному соперличеству; онъ сталъ на сторону арабовъ южныхъ  $^1$ ).

Какъ видимъ, даже въ то время, когда хадифатъ началъ ужъ явдяться вгрушкою въ рукахъ инородцевъ-преторіанцевъ, соперничество съверноарабскихъ и южно-арабскихъ племенъ не сдълалось еще чъмъ-то безразличнымъ для представителей арабскаго общества; папротивъ, оно все еще оставалось дъломъ существенной важности. Да и въ IV в. мы слышниъ отзвукъ этой племенной поэзів изъ устъ поселившагося въ Басръ антіохійстваго поэта, Абу-ль-Qасима Алія-ат-Танухія, который въ хвалебной одъ своему племени дошелъ до такой гиперболы:

"Qода"а есть сынъ Малика, сына Хымпара. Ну, а для всёхъ, кто желагь бы достигнуть высокой степени, не можетъ быть ничего выше этого" <sup>2</sup>).

Рамками преданій о Пророкі и другими тенденціозными преданіями пользовались какъ для всякихъ партійныхъ интересовъ ислама, такъ и для племенной борьбы. Книжники объихъ партій ломали перья, чтобы защитить свои собственныя стремленія священнымъ авторитетомъ изреченій Мохаммеда. Въ этомъ направленіи шла со стороны южныхъ арабовъработа, повидимому, болье старательная; всецьло преобладающая часть этихъ тенденціозныхъ преданій клонится къ возвеличенію южно-арабскаго племени з). Ниже мы увидимъ, что хадисныя изреченія Мохаммеда, направленныя къ прославленію ансаровъ, относятся къ разряду южно-арабскихъ. Во многихъ приписываемыхъ Пророку изреченіяхъ йеменцы фигурируютъ, какъ представители ума и религіозности въ исламів, въ противность сынамъ Рабіа и Модара, которые представлены людьми грубыми, жестокосердными и безчувственными 4); хымйарды къ хадисахъ прямо

 <sup>4)</sup> Важитайшее мъсто въ этой группъ — у Бохарія, глава Магазі № 76.
 Бад' аль хала № 14.



<sup>1)</sup> Аль-Хосрій II, стр. 277.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Аль-Мас'удій VIII. стр. 307.

<sup>3)</sup> Собраніе ихъ можно найти въ введеніи къ комментарію 'Адія б. Йезида на Хольванскую касыду, которая въ отрывкахъ находится въ кодексѣ Петермана (Берлинъ, № 184), листъ 13 b.—15 а. (начало ея фа'ии и'тарада мо'тарид). Далье см. сопоставленія, взятыя изъ Джамп' кабір Соютыя, въ книгѣ Мостафы б. Камалад-дина ас-Сиддикія fol. 60 б.—63 а. +71 а.—77 а. +81 б.—85 а.

названы «рас-аль-араб»-«голова арабовь», да и остальнымъ южно-арабскимъ племенамъ (мазхиджамъ, хамаданамъ, гассанцамъ и т. д.) хадисыз велятъ быть почетными членами въ тълъ ислама: одно племя назывнется теменемъ ислама, другое — его черепомъ, третье — лопаткой, четвертое горбомъ ислама.

меньше, но не совствъ ужъ мало, мы находимъ и тавихъ хадисовъ, которые въ общемъ проводять племенную тенденцію съверо-арабскую 1); такіе хадисы прославляють обывновенно корейшитовъ, или върнъе, отдъльныя ихъ семейства (въ интересахъ династическихъ). Нъкоторыя маъ этихъ тенденціозныхъ преданій нашли себъ доступъ въ каноническіе сборники 2). Замъчательно то, что хадисы объкхъ партій являются почти двойшиками другъ друга, и что въ одной группъ хадисовъ прославляются корейшиты въ тъхъ же словахъ, которыя употреблены въ другой группъ хадисовъ по отношенію въ ансарамъ. Нътъ надобности приводить всъ относящіеся сюда примъры. Замътимъ развъ, что то изреченіе, которое заимствовано несомитьно изъ Евангелія, и въ которомъ ансары по отношенію въ другимъ людямъ сравниваются 2) съ солью 4), служить и для хадиснаго восхваленія корейшитовъ 5).

<sup>5)</sup> Ас-Сиддіцій листь 67 а, преданіе Ибнъ-'Адія: "корейшиты - лучшіе изълюдей; люди становятся къ чему-нибудь годными только благодаря имъ, какъ пища становится годною только благодаря соли". Здібсь вліяніе Евангелія, кажотся, ужъбезспорно.



<sup>1)</sup> Напр. аль Я'кубій, стр. 259: Не позорьте Модара и Рабію, ибо они были мослимун, или въ другой версіи: ибо они признавали дін Ибранім. Другіе хадисы, вымышленные относительно стверо-арабскихъ племенъ, находятся въ VII книгъвышенриводимаго сочиненія Сыддикія. Подъ какой неуклюжей формой партійная тенденція выступаєть въ такихъ quasi-хадисахъ, доказываеть напримъръ слъдующее изгеченіе Пророка у Табарапія: Если среди людей оказывается разногласіе вомитильсь, то правда на сторонть Модара; ас-Сиддічій; л. 80 а.

<sup>2)</sup> Мослимъ I. стр. 13 и саѣд.—про превосходство Аһль-ал-Йаман въ религіозныхъ вопросахъ; далѣе главы: Манасыб аль-Ансар въ каноническихъ сборникахъ. Сюда же относится и Бохарій: "Тавхидъ № 23, гдѣ невѣрію тамимитовъ противопоставляется готовность южно-арабскихъ племенъ къ вѣрѣ.

<sup>3)</sup> Суть этого сравненія основана на томъ недоразумѣніи, что соль по отношенію къ кушанью является лишь очень малой составной частью; это недоразумѣніе повліяло и на обработку даннаго преданія. Сравненіе "какъ соль для нищи"—въ болѣе поздней литературѣ ужъ очень любимо. Сравни Ибнъ-Бассамъ у Дози: Loc de Abbadid. II. стр. 224; тамъ же 238, прим. 68.

<sup>4)</sup> Бохарій: Манакыб аль-ансар № 11.

Гораздо невиннъе высматриваютъ разсъяниме въ «адабной» (белдетристической) литературъ разсказы анекдотического характера 1), въ которыхъ однако нельзя не замътить стремленія оказать услугу той или другой племенной арабской группъ. Напомникъ для примъра анекдотъ про сватовство двухъ соперниковъ — Йезйда б. 'Абд-аль-Мадана и 'Амира б. атъ Тофейля, — сватовство, по случаю котораго анекдотъ заставляетъ Йезида раскрыть передъ своимъ соперникомъ всю южно арабскую славу 2), или напомнимъ искусный разсказъ, вложенный въ уста халифа аль-Мансура, про одинъ эпизодъ изъ біографіи 'Орвы, въ которомъ одинъ человъвъ, одновременно проявляющій и остроуміе и умственную ограниченность, объясняетъ свой полный противоръчій характеръ тъмъ обстоятельствомъ, что онъ умъ свой упаслъдовалъ отъ родственниковъ отца, хозейлитовъ, глупость — отъ родственниковъ матери, хоза́чтовъ 2), и т. д.

Тавого рода анекдоты — просто тенденціозные вымыслы, воторые соперничествующими группами сочинялись для взаимнаго осмівнія. Во всякомъ случай замічательно, что между сіверными и южными арабами предполагались различія даже психологическія и этическія. Одинъ 'амирецъ не хочетъ вірить, чтобы влюбленный Маджиўнъ, умершій, какъ говорятъ, отъ тоски по своей возлюбленной и причисляемый къ племени "Амиръ, могъ быть лицомъ историческимъ: «Відь 'амирцы — люди, боліве прінціе духомъ (аудазо акбадан), чімъ этотъ влюбленный герой, котораго описываетъ предапів. То, что будто бы случилось съ Маджиўномъ, случается только среди йеменцевъ, сердца которыхъ слабы, умъ тупъ, и черепа голы; а среди низарцевъ это пемыслимо» (а). Въ разскавъ о внезапной смерти нобейлитскаго поэта Абў Хыраша, который, въ своемъ чрезмітрномъ усердіи при услуженіи йеменскимъ гостямъ, умеръ отъ укушенія

<sup>4)</sup> Аг. I стр. 167, 16. И въ области поэзін йеменцамъ приписывается особенное расположеніе къ любовнымъ стихотвореніямъ; говорятъ: уазал йаманин wa-далл hиджазі, тамъ же стр. 32, 12. Пророку приписывается изреченіе: Аһл ал-йаман ад афо qолубан wa араqqo аф'идатан. Бохарій: Магазі № 76.



<sup>1)</sup> Напр. аль-Чідд II стр. 152. и след. Такимъ анекдотическимъ разсказомъ, наверно, оказывается и приведенное у Robertson Smith-a (стр. 268) сообщение, заимствованное изъ аль-Мобаррада стр. 191.

<sup>2)</sup> Ar. XVIII. ctp. 160.

<sup>3)</sup> Аг. II стр. 195.

змѣи, вставляется разсужденіе о невоздержности йеменцевъ, и при этомъ удобномъ случаѣ въ уста 'Омара влагается изреченіе: «Если бъ не было стыдно, я бъ совсѣмъ запретилъ угощать йеменцевъ и разослалъ бы объ втомъ указъ по всѣмъ областямъ. Подумаешь: какого то тамъ йеменца принимаютъ радушно и предлагаютъ ему все, что имѣютъ лучшаго,—а тотъ еще недоволенъ, отказывается отъ того, что предлагають, и требуетъ невозможнаго! держитъ онъ себя такъ, словпо у него есть долговое обязательство на хозяинъ; онъ позоритъ хозяина и дълаетъ ему всевозможныя непріятности» 1).

Сюда же относятся анекдоты и о вымышленныхъ состязаніяхъ сѣверныхъ и южныхъ арабовъ, которыя будто бы происходили при дворѣ того или другого халифа. Аль-Мада'иній, одинъ изъ старательнѣйшихъ изслѣдователей арабской старины (ум. 225) описалъ намъ подобное состязаніе, которое, якобы, происходило передъ халифомъ аль-Мансфромъ <sup>2</sup>). Разсказъ объ одномъ диспутъ, который важенъ въ филологическомъ отношеніи и произошелъ при халифскомъ дворѣ (его впервые обнародовалъ Барже) <sup>2</sup>), тоже пополняетъ собою рамки литературныхъ произведеній этого рода, въ которыхъ выдумка уже не такъ неуклюжа, какъ въ анекдотахъ, приведенныхъ выше, потому что для этихъ состязаній отводится арена ужъ не въ эпохѣ доисламской.

Тѣ состязанія, о которыхъ мы только что упомянули, не были кровопролитными сраженіями. Гораздо болѣе опаснымъ, пежели такая поэтическая и остроумная перебранка, оказывалось проявленіе сѣверно-арабскаго и южно-арабскаго соперничества въ государственной жизни ислама. А оно сказывалось даже въ наиболѣе отдаленныхъ отъ правительственнаго центра провинціяхъ; вогда требовалось замѣщать довольно важныя должности, когда требовалось назначать правителей надъ завоеванными провинціями, племенная точка зрѣнія, т. е. сѣверно-арабская или южно-арабская, выступала на первый планъ, и вотъ, начиная съ середины І-го вѣка хижры, неудовле-



<sup>1)</sup> Ar. XXI. crp. 70.

<sup>2)</sup> Ибнъ аль-Фацій изд. de-Goeje стр. 39—40. Въ сообщеніи о Йеменъ, которое слъдуетъ передъ этимъ, повидимому находится все важнъйшее, что южные арабы обыкновенно приводять въ свою пользу.

<sup>\*)</sup> Journal asiatique 1849. II, стр. 329 и слъд.

ŧ.

творенное самодюбіе того изъ племень, которое бывало оттъсняемо, служило часто причиной кровопролитныхъ междоусобицъ. Если мъсто намъстника какой-нибудь изъ отдаленныхъ провинцій, напр. Хорасана, отдавалось арабу южному, то роптали съверяне: «Неужто племя Низарское сдълалось такимъ маленькимъ, что на этотъ важный постъ приходится назначать йеменца?» — заявляли они 1). И наоборотъ.

По поему инвнію, ни къ чему иному, какъ именно къ этому положенію діль, относятся тіз сфабрикованные многочисленные хадисы, которыхъ можетъ послужить нижеследующій: Одинь изъ ансаровъ сталъ отъ Пророка требовать объясненія: отчего, молъ, Пророкъ не даеть ему какого-нибудь должностнаго мъста, какъ онъ даеть вотъ такому-то не-ансару? На это Пророкъ ему отвътнаъ: «По моемъ отходъ и вы дождетесь до такихъ же превнуществъ, (какія есть теперь у вашихъ соперниковъ), ждите лишь, пока со мною встрътитесь у водоема (ад hawд)». Или вотъ еще одинъ разсказъ, относящійся тоже сюда: Пророкъ котъль отдать ансарамъ провинцію аль-Баррейнь, но ть отказывались принять этоть надъль, если Пророкь не назначить такой же надъль и ихъ братьямъ — «моhåджирін» (корейшитамъ, пришедшимъ въ Медину наъ Менки). На это Пророкъ отвътнаъ: «Стало быть, вы не хотите? — Ну, такъ ждите ужъ терпъливо до тъхъ поръ, пока им не сойдемся у водоема (а) ражд), и послъ моей смерти вы, право, достигнете преимуществъ (вашихъ соперниковъ 2)».

Въ этому циклу преданій относятся также разсказы, гласящіе, что въ самыя старыя времена ислама ансарамъ Пророкъ предназначилъ матеріальныя преимущества передъ корейшитами на томъ основаніи, что ансары его защищали, тогда какъ корейшиты противъ него воевали з); этой мотивировки мы еще коснемся ниже. Обстоятельства, въ силу которыхъ преданіе должно было возникнуть, еще ошутительнёе просвёчиваютъ въ такихъ хадисныхъ изреченіяхъ Пророка, каково напримёръ слёдующее: «Мен товарищи, которые принадлежатъ всецёло миё, подобно тому какъ

<sup>3)</sup> Напр. разсказъ у аль-Мавердія изд. Энгера стр. 223; ср. тамъ же 347, 4.



<sup>1)</sup> Ta6. II, crp. 489.

<sup>2)</sup> Бохарій: Манадыб аль-авсар № 8.

и имъ принадлежу всецело я, и виёстё съ ноторыми я вступлю въ рай, это люди изъ Йемена; они еще разогнаны по всёмъ нопцамъ областей и отторгнуты отъ вратъ правленія; если ито-либо изъ нихъ умираетъ, испытывая въ своей груди накую нибудь потребность, онъ не можетъ ее удовлетворить» 1). Такъ накъ вожделёнія йеменцевъ, очень долго ими не оставляемыя, не исполняянсь, то ожидаемая побёда ихъ партіи была отодвинута въ даленое будущее. Грядущимъ исполнителемъ этихъ надеждъ хадисное обёщаміе Пророка 2) дёлаетъ нёноего кахтанца, который со временемъ появится.

Полобныя изреченія и сообщенія нельзя не ставить въ связь съ вышеотивленнымъ соперинчествомъ свверо-арабскаго и южно-арабскаго племени, сильно проявлявшимся въ теченім первыхъ двухъ в'яковъ ислама. Исторія всей омейниской эпохи и на востовъ и на западъ своинтся въ этому соперничеству, да и посьт паденія омейядовь эта племенная вражда была для новыхъ правителей, державшихся своего излюбленнаго девиза «divide et impera», превраснымъ орудіемъ для того, чтобы съ помощью одной группы своихъ бевпокойныхъ подданныхъ держать въ покорности другую группу. Хитрый совътникъ аббасида Абу-Джа'фара аль-Мансура постарался вызвать ожесточенную борьбу объихъ партій, и когла халифъ его спросняв, зачемв онв это делаеть, Qodans б. аль-Аббась развиль передъ ханифонъ слёдующую политическую систему: «Я всениль вътвои войска разворъ и разбиль ихъ на партін, изъ которыхъ теперь каждая поостевежется возставать противъ тебя, имбя въ виду, что ты съ помощью другой партіи все равно будешь въ состояніи смирать ее... Старайся поэтому всегда разъединять ихъ, и если возстанутъ модары, ты ихъ побъдишь съ помощью йеменцевъ, рабі'ятовъ и хорасанцевъ, а если возставутъ йеменцы, ты ихъ смирешь при помощи модаровъ, которые останутся тебт. втрими». Халифъ последоваль политиет своего советника и (вакъ присовокупляетъ нашъ источникъ) з) быль обязанъ этому совъту целостых своей имперіи. Цъйствительно, еще при Харунь ар-Рашидь мы видимъ

<sup>1)</sup> Ac-Сыддіqій f. 84 a.

<sup>2)</sup> Snouck-Hurgronje: Der Mahdi, crp. 12.

<sup>3)</sup> Таб. III, стр. 365 и саъд.

старанія соблюдать такую политику, чтобы въ отдаленныхъ провинціяхъ съверо арабскія и южно арабскія племена взаимно обезвреживали другь друга 1). Это племенное соперничество, которое имъло роловыя послідствія и для внутренней жизни общества 2), не переставало существовать и при поздивищихъ халифахъ 3), до тъхъ поръ, пока чужеземная солдатчина не отрівала разъ навсегда дорогу спеціально-арабсивиъ политическийъ стремленіямъ.

Издагать съ подробностями исторію этой борьбы, которая выше быда мною слегка только затронута, не входить въ цёль моего изследованія. Все, что я отмётяль выше, клонится лишь къ той единственной цёли, чтобы показать, хотя бы и бёгло, безуспёшность, въ арабской среде, мохаммеданскаго ученія о племенномъ равенстве. Для более близкаго ознакомленія съ этой замёчательной борьбой и съ ея вліяніемъ на складъмохаммеданской государственной жизни, до сихъ поръ лучшимъ пособіемъ можеть служить изложеніе вёчно-безсмертнаго Дози (въ І томё его «Исторіи мавровъ въ Испаніи»). Считаю достаточнымъ указать на это прекрасное сочиненіе.

٧.

Однаво въ этой сторонъ исламской исторіи есть одинъ пункть, который мы должны разсмотръть ближе. А именно, мы должны уяснить себъ происхожденіе вышеотивченнаго антагонизма, проявляющагося между тъми арабскими племенами, которыя по своей генеалогіи принадлежать къ съверу полуострова, и тъми племенами, которыя, хоть заселяють собою тоже съверь, но свою генеалогію возводять къ Аравіи южной, откуда въ древнія времена переселились на съверъ ихъ предкв.

<sup>1)</sup> Аль-Па'чубій Постр. 494: дараба-ль-чаба'нла ба'даһа би-ба'дин.

<sup>2)</sup> Непрерывное ожесточеніе между аднанцами и qахтанцами было настолько сильно, что изъ-за малейшаго повода всегда легко возгаралась гражданская война со всёми ужасами, сопровождающими бой на улицахъ. Абу-ль-Махасынъ I. стр. 463.

<sup>3)</sup> аль-Па чубій, стр. 515. 518. 567. и т. д. Ср. изложеніе этихъ движеній во времена династіи аббасидовъ—у Мюллера: "Der Islam im Morgen und Abendlande". І. стр. 490 и сл. (русск. пер., т. II, стр. 178 сл.—А. Кр.).

Нъкоторые европейскіе ученые, основываясь на баснословновъ араб--скомъ преданіи, будто борьба между Ма'аддомъ и Йеменомъ возникла еще въ старъншую пору джанийн 1), не переставаля вплоть до нослъднихъ временъ придерживаться того мивнія, что исконное соперимчество между вржными и стверными арабами восходить нь первобытной эпокт арабскаго народа, а ужъ по меньшей мъръ, къ эпохъ, непосредственно предшествовавшей исламу. Дози для обоснованія этого племеннаго антагонизма развиль даже очень соблазнительную схему психологіи народовь 3). Дійствительно, нельва отрицать того факта, что между стверянами и южанами еще въ старыя времена можеть быть отнъчено сознание своего различія. Чувство этого сознанія активно проявляется въ томъ, что, въ извёстномъ намъ арабскомъ быту, вступая во вражду съ членами другой расы, охотно приписывають имъ пурныя качества; (это впрочемъ, не забывають дълать и члены одной и той же расы при своей племенной борьбъ). Если киндіець Имруль Кайсъ съ гордостью указываеть на свое йеменское происхождение (им конечно, предполагаемъ, что имъемъ дъло съ подленнымъ стихотвореніемъ 3). то ан-Набыга съ полнымъ негодованиемъ срамить въроломство йеменцевъ 4). У одного хозейлитскаго поэта домохаммеданской эпохи мы находимъ выраженія антипатін по отношенію въ хымъярцамъ: свойство съ ними привнается за неравное; упоминаются также накоторые особые хывъярскіе обряды, которые арабу-съверянину представляются неблагородными 5). Однако мы сейчасъ увидимъ, что можно говорить о подобномъ антагонизмъ только между тъми съверными и южными арабами, которые дъйствительно

10\*

<sup>&#</sup>x27;) Ибнъ-Бадрунъ стр. 104; Пасутъ, II, стр. 434.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Geschichte der Mauren in Spanien I, стр. 73 и след. (по франц. оригиналу, т. I, стр. 113 след.—А. Кр.).

Инна ма'шарон йамануна 61: 2.

<sup>4)</sup> ан-Набига 30: 9. ла аманата ли-л-йамані; срв. 31:3: тамъ южанинъ противопоставляется шаамію только въ географическомъ смыслѣ; ср. Бохарій: Манаqыб ал-Ансар, 21, (йеменская Кааба противопоставлена Каабѣ шамійской) и такія мъста какъ у Йасута III, стр. 597, 11.

<sup>5)</sup> Хозейл. 57; 80: 6. Упрекъ, указанный на 57: 2 а, дълаетъ также и Фараздакъ племени аль-Аздъ, — опираясь, въроятно, на какое-то старое преданіе; Диванъ, изд. Буше, стр. 31, 2; 86, 6.

таки разобщены были своимъ мъстожительствоиъ 1). Съ другой стороны нельзя упускать изъ виду и случаи употребленія генеалогическаго термина «Ма'аддъ»: пожалуй, этотъ терминъ въ старое время еще не противопоставляется южнымъ арабамъ въ качествъ совстиъ противоположной единицы, съ такимъ ръзвимъ различеніемъ, какъ это дълалося въ болъе поаднее время 2), а представляетъ собой какое-то болъе широкое общее понятіе 3), тъмъ не менте древніе поэты если желаютъ вполнъ исчернать понятіе «арабы», то кромъ племенъ Ма'аддовыхъ называютъ еще такія племена, какъ «Тайй» и «Кинде», которыя считаются южно-арабскими 4), — точь въ точь какъ это дълаетъ и Нонновъ, обильно цитируемый при этомъ вопросъ.

Всѣ тѣ, кому при изсявдованіи этихъ отношеній приходится полагаться на древне-арабскую поэзію въ томъ ся видѣ, въ накомъ она дошла до насъ, испытывають чистѣйшее мученіе, потому что всякій разъ надо сперваставить себѣ вопросъ, подлинны вли не подлинны относящіеся сюда отрывки. Иные изъ нихъ датированы старой эпохой, но апокрифичность этихъ датъвыясняется съ полной очевидностью изъ многихъ внутреннихъ основаній 3).

<sup>5)</sup> Невозможно напр. допустить стихъ, приводимый Абу'Обейдою отъ доисламскаго поэта Хаджиба б. Зорары (Аг. Х., стр. 20, 16), гдв встръчается выраженіе: wa qaд 'алима л-һаййо-л-ма'аддійо-Ма'аддово племя. Эта нисба заставляетъ предполагать уже предшествовавшую теоретическую работу генеалоговъ. Древніе поэты говорять: qaд 'алимат Ма'аддон, или, по крайней м'връ, какъ 'Амръ



<sup>1)</sup> Это можно особенно сказать про стихотвореніе въ Хамаст на стр. 609, въ которомъ тамимскій поэть выражаеть свое отвращеніе къ Йемену и его обитателямъ; по отношенію къ интересующему насть вопросу это стихотвореніе заслуживало бы особеннаго вниманія, если бы время составленія его могло быть точно опредълено.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Абу-Нохейле въ Агани XVIII, стр. 141, 13 называетъ халифа Хишама: раббо Ма'аддин wa сива Ма'аддин; Абу-Новасъ въ хрестоматіи Розена и Гиргаса, стр. 526 посл. стр.; см. еще Башшаръ б. Бордъ (Аг. III, стр. 38, 7).

<sup>3)</sup> Нельдеке, ZDMG. XL. стр. 179; Robertson-Smith, стр. 248. Ужъ и Рюккертъ понялъ этотъ фактъ, см. его "Amrilkais der Dichter und König", стр. 52; Caussin de Perceval II стр. 247, который упорно настаиваетъ на томъ, что Ма'аддъ исключительно съверо арабскій патріархъ, принужденъ прибъгать къ уверткамъ передъ однимъ стихомъ (Набиги 18: 1, 2; ср. тамъ же 6: 18, 8: 17 и многіе стихи киндійца Имрулькайса), гдъ имя Ма'аддъ примъняется къ племенамъ, которыя въ позднъйшей генеалогіи являются въ качествъ южно-арабскихъ.

<sup>4)</sup> Имра 41: 5; ср. Лебидъ стр. 80, 4.

Поэтому вопросъ приходится часто рѣшать исключительно на томь субъективномъ впечатлѣній, которое производять на изслѣдователя сомнительныя стяхотворенія. Недовѣріе, и притомъ большое недовѣріе, — воть что постоянно испытываеть изслѣдователь, и если такое недовѣріе онъ принужденъ испытывать даже по отношенію къ самимъ произведеніямъ староарабской поэзін (въ томъ видѣ, въ какомъ она дошла до насъ), то насколько же большее недовѣріе появляется у него къ тѣмъ разсказамъ, которые намъ сообщены филологами и антикваріями ІІ—ІІІ вѣка, и въ которыхъ состояніе языческаго общества часто изображено въ духѣ позднѣйшихъ отношеній? Буда могуть зайти по отношенію къ разскатриваемому нами вопросу эти болье поздніе арабскіе филологи, мы видимъ, напринѣръ, изъ сообщенія Абу-Обейды про языческаго богатыря Солейка б. Со́ляку, про котораго онъ говорить, что своими разбойничьими набѣгами онъ всегда безпоковль исключительно племена йеменскія, но никогда не трогаль племень мо́дарскихъ 1).

Но предположимъ даже, что всё данныя, гласящія о сознательной расовой разницё доисламскихъ арабовъ северныхъ и арабовъ южныхъ, должны считаться подлицными; — онё нисколько не могуть еще доказывать, чтобы между элементами, которые себя называли арабами арабами южными, и элементами, которые себя называли арабами сёверными, существовала отъ стариннёйшихъ временъ та расовая не на висть, которая была такъ сильна въ боле позднее всеобобщеніе, будто тё племена съ южно-арабской генеалогіей, которыя мы видимъ живущими изстари на сёверё Аравіи, составляли по отношенію ко всёмъ прочимъ племенамъ нечто единое; напрочивъ, мы даже находимъ слёды того, что племена, южно-арабское происхожденіе которыхъ доказывается впоследствіи съ аксіомной достовърностью, преспокойно смёшивались съ такъ называемыми племенами сёверо-арабскими з). Да и внутренній быть племенъ показываеть намъ, что

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мофадд. 32: 8 и слъд. Это есть первоисточникъ мъсть, цитируемыхъ у Robertson-Smith a (стр. 247) по географамъ.



б. Колђумъ (Мо'алл. 94): wa qaa 'алима-л-qабанло мин Ма'адань Изъ схолій на Хариса Мо'аллаку, 49, слъдуеть, что исконность слова Ма'адаъ не всегда должна обыть въ такихъ случаяхъ признанною.

<sup>1)</sup> Ar. XVIII, crp. 134, 2.

расован рознь нивда силу у свверныхъ арабовъ только по отношению кътъмъ южнымъ арабамъ, которые и географически были южанами (т. е. къ сабейнамъ), но не распространялась на отношенія стверо-арабскихъ племенъ иъ тънъ племенанъ, генеалогія которыхъ впослъдствін, справедливо или: нать, вполна утвердительно гласила, что ихъ предви пороселились въ съверную Аравію съ юга. Въ повседневныхъ распряхъ арабскихъ племенъ между собою нивогда не принималось во вниманіе при ваключеніи союзовъили веленія войнъ раздичіє между арабами сіверными и арабами южными, и примъровъ этому - множество; мы ограничнися приведеніемъ лишь одного, который можеть служеть образчикомъ цілаго ряда тавихь же фактовь. Родъ Джадиле изъ племени тантовъ, извъстный по своей болье поздней тенеалогін, какъ родъ южно-арабскій, находился съ съверо-арабами Бану-Шейбанами въ хыльфныхъ отношеніяхъ, чтобы воевать сообща противъ съверо-арабовъ Бану-'Абсовъ 1). А если въ борьбъ тантовъ и якъ союзниковъ противъ Банф-Ниваровъ отпускаются враждебныя замъчанія о съверо-арабсковъ происхождения Бану-Низаровъ в), то этого обстоятельства нельзя выводить изъ спеціальнаго антагонизма противъ съверныхъ арабовъ: въдь и при всякой другой племенной распръ враги имъють обыкновенісунижать, какъ можно больше, происхождение и доблесть своихъ протявниковъ, будутъ ли то арабы съверные или южные. Нельзя не придавать ръшающей силы и тому соображенію, что въ въ старъйшихъ частяхъпрощальной Мохаимедовой проповеди было бы сказано хоть несколько словь о необходимости устранить въ исламъ эту спеціальную расовуюненависть, если бы эта ненависть когда-либо дъйствительно существовала.

Ученый, которому принаддежить та заслуга, что онъ впервые возбудиль сомнавия въ возможности переносить саверо-арабскій и южноарабскій расовой антагонизмъ еще въ старую эпоху и произвель, такимъ образомъ, извастныя поправки въ нашихъ взглядахъ на арабскуюстарину, это всецало Нельдеке: онъ, какъ-то случайно коснувшись южноарабскихъ преданій, указаль на та генеалогическіе поводы, которые по-



<sup>1) &#</sup>x27;Antapa 22.

<sup>2)</sup> Xamaca crp. 79.

буждали южных арабов обратить расовое различіе в свою же пользу 1). Еще дальше пошель Галеви, который в заключительной части своего труда о Сафских надписях, всё арабскія преданія о переселеніи южноарабских племень в сёверную Аравію относить в область басень. При его воззрінія, не можеть быть вообще и річи о южно-арабском происхожденіи тіх племень, которыя мы находим в сёверных областяхь 2).

Однако, хотя происхождение этого расоваго антагонизма не можеть быть отнесено въ той ранней эпохв, какую предполагали раньше, тъмъ не менъе приходится признать, что возможность его позднвимаго развитія дана была соображеніями характера еще языческоарабскаго. Большимъ наклонностямъ въ развитію своего племеннаго самосознанія, которыя закаючались въ самомъ мукт арабскаго народа, нуженъ быль только вакой-нибудь болье глубокій поводь, чтобы направиться въ область свверно-арабской и южно-арабской «'асабности» (عصبية) и въ ней и достичь дальнъйшей стадіи своего развитія. Это новое направленіе племеннаго соперничества не вносило собою въ характеръ арабскаго народа ничего новаго; оно было естественнымъ следствіемъ старо-арабскаго же настроенія, только подвергшагося вліянію новыхъ моментовъ арабской исторів. Непосредственнымъ поводомъ къ противопоставленію ствернымъ арабамъ арабовъ южныхъ и толчкомъ къ новой формулировки племенной гордости оказалось соперничество между мекканской аристократіей и мединсвими ансарами. Менканская аристократія, чванясь своимъ корейшитскить происхождениемъ, не придавала повидимому никакого значения религіозному сіянію, окружавшему ансаровъ 3), и не хотъла считать ихъ, ниъя въ виду ихъ происхождение, за равныхъ себъ 4); проявления такого сопер-

<sup>4)</sup> Корейшить смотръль на мединца какъ на 'изджа (т. е. "грубого мужика". А. Кр.). Агани XIII, стр. 148, 8; XIV, стр. 122, 11.



<sup>1)</sup> Götting. gel. Anzeiger 1866, I, стр. 774. Это воззрвніе глубже обосновано въ рецензін на трудъ Robertson-Smith а, которую даль Нёльдеке и на которую мы неоднократно въ нашей работв ссыдались (ZDMG, т. XL).

<sup>2)</sup> Journal asiatique 1882, II, стр. 490 и Compte rendu VI международнаго съвзда оріенталистовъ (Лейденъ 1884), стр. 102.

<sup>3)</sup> Иначе какъ былъ бы возможенъ стихъ Ахтяла въ эпоху Мо'авіи: Все благородство корейшиты присвоили себъ, и всѣ низкіе помыслы находятся по ихъ мнѣнію подъ тюрбанами ансаровъ. См. ал-Иод III, стр. 140 посл.

начества корейшитовъ съ мединцами-ансарами мы находямъ въ исторія даже самыхъ ранняхъ лётъ ислама. Легко понять, что ансарамъ въ свою очередь надо было подыскать и себё почетные тятулы, которые они могли бы противопоставить менканцамъ въ ихъ стремленіяхъ къ верховенству; поэтому нётъ ничего невозможнаго, что именно въ кругу ансаровъ развились зародыши того хвастовства своимъ южно-арабскимъ прошлынъ, которое впослёдствія такъ пышно процвёло вь литературѣ, — въ особенности, когда литературой занялись ученые спеціалисты, посвятившіе себя установленію генеалогіи арабскихъ партій и расъ.

Естественно ждать, что это соперничество, особенно въ старяннъйшую эпоху своего возникновенія, выразилось въ хьалебныхъ и хулительныхъ стихотвореніяхъ со стороны поэтовъ каждой партіи. Въ сожальнію, матеріаль, имьющійся въ нашемъ распоряженіи, слишкомъ недостаточенъ, чтобы можно было показать положительнымъ образомъ, въ какихъ размърахъ это происходило въ древнія времена. Правда, стихотворенія ансаровъ были собираемы въ особые сборники 1), однако ни одного такого сборника, который могъ бы дать достаточный матеріальдяя разбираемаго нами вопроса, кажется, не сохранилось.

Ансарская повзія сохранилась для насъ болье всего въ стихотвореніяхъ Хассана б. Табита. Мы не беремся рышить вопросъ, подлинны ли тъ Хассановы стихотворенія, въ которыхъ для возвеличенія приводится указанія на славное историческое прошлое южной Аравіи и на могущество и владычество, достигнутое въ древнія времена ея обитателями <sup>2</sup>), или же, быть можеть, эти стихотворенія (просто поздныйшая поддылка и должны быть поставлены въ ряду тыхъ поэтическихъ изліяній, которыя во множествъ сочинялись съ тою же цылью въ видъ комментаріевъ къ такъ называемой Хымйарской касыдь? ихъ есгь цылыя дюжины <sup>2</sup>); въ фило-

<sup>3)</sup> Ивсколько образчиковъ можно найти въ извлечени у Кремера въ его "Altarabische Gedichte über die Volkssage von Jemen. (Лейпцигъ 1867).



<sup>1)</sup> Въ Агани XX, стр. 117, 13, упомянутъ такой сборникъ.

<sup>\*)</sup> Въ особенности см. въ его Диванъ стр. 77 = Ибнь-Хишамъ, стр. 930, 11 и слъд.; Див. стр. 87 = Ибнъ-Хиш. стр. 931, 4 и слъд.; 99, 14 = Ибнъ-Хиш. 6, 4; см. еще его касыду (преимущественно 104, 14 и т. д.), начинающуюся на стр. 103 Дивана. Всъ эти мъста направлены къ прославленю ансаровъ съ указаніемъ на то, что они доблести свои унаслъдовали отъ старъйшихъ предковъ.

догическихъ и генеадогическихъ мастерскихъ они изготовлялись особенно охотно 1). Во всякомъ случат нужно признать тоть факть, что самымъ подходящимъ носителемъ славословій южно-арабскому прошлому быль сочтенъ Хассанъ, этотъ спеціально ансарскій поэть, - обстоятельство, которое можеть служить еще однинь доказательствомь того, что слава южной Аравін, въ противоположность славъ Аравін съверной, составляла предметь интереса преимущественно для ансаровь. Повидимому, можно борьбу между ансарами и порежинтами считать за тоть источнивъ, изъ котораго, постепенно возрастая, проистепло сопервичество между южными и съверными арабами. Выраженіе «ансары» الأنصار съ теченіемъ времени Дълается обозначениемъ прямо-таки генеалогическимъ 2); между тъмъ этого никогда не бывало съ именемъ «мохаджиры» (וושל ארפני). которое въдь первоначально противопоставлялось имени «ансары». Такъжакъ ансары, послъ переполненія Медины дюдьии изъ другихъ племенъ, CTAIN METS HOBRINGONY BY OCOUNTY SECTION FORDER H GEO ORDECTHOCTER 3). то поддерживать ниъ свою общность было твиъ легче. «Ма'аддъ» и «Модаръ» (иногда и «Низаръ» 4) — эти племенныя обозначенія противоставляются прежде всего термину «ансары» в), подобно тому вакъ и

<sup>1)</sup> Абу-'Обейда передаеть стихотвореніе одного доисламскаго поэта, которое содержить въ себъ указаніе на южно-арабскія стихотворенія. См. Аг. X, стр. 20, 10—11. Въ достовърность исторической элегія Зоһейра № 20 едва ли можно върить.

<sup>2)</sup> Ср. Агани VII, стр. 166, 14. Ансаровъ можно отличить и по внешности отъ корейшитовъ, XX. стр. 102, 8.

<sup>\*)</sup> аль-Моватта' I. стр. 391 вн.: qарйа мин qора-л-ансар.

<sup>4)</sup> Абуль-Асвадъ, ZDMG., т. XVIII, стр. 239 внизу.

<sup>6)</sup> Модаръ противопоставлено Ансарамъ у Ибнъ-Хиш. 885, 8—Диванъ Хассана стр. 46, 15. У того же поэта противники ансаровъ называются просто "Ма'аддъ; Диванъ стр. 9, 1. (Ибнъ-Хишамъ 829, 4 стр. вн.): "Каждый день мы терцимъ
отъ Ма'аддовъ пораженія, поруганія и поношеніе". Аналогичное м'всто — на
стр. 91, 7: "Мы приняли къ себъ Пророка и защищали его, по нраву ли то было
Ма'аддамъ или нътъ". Что имя "Ма 'аддъ" здъсь обозначаетъ уже замкнутую
племенную группу, это доказывается тъмъ обстоятельствомъ, что (стр. 82, 10) въ
пасквилъ на Бану-Асадъ б. Хозейме имъ ставится въ упрекъ ихъ колебаніе между
Ма'аддами и сюда и туда, а изъ слъдующаго стиха видно, что они желали бы
быть причислены къ корейшитамъ; подобнымъ же образомъ (стр. 83, 5) замъчается
про сакыфитовъ, что лучше бы пмъ не причислять себя къ Ма'аддамъ, такъ-какъ
они не происходятъ отъ Хиндифа. Ма'аддъ противопост. Гассанцамъ — см. стр.
86, 4 строка но.; срв. 99, 14—Пбнъ-Хиш. 6; строка 4 снизу.

въ мофахаръ, противопоставленной ансару 'Абдъ-ар-Рафиану, сыну Хассана б. Табита, дълается указаніе на подвиги Бану-Тамимовъ 1).

Итакъ, борьба ансаровъ съ арабскими племенами — вотъ исходная точка болве повиняго противопоставленія себя свверянамъ, развившагося среди твхъ арабовъ, которые — (ввроятно, главнымъ образомъ для того, чтобы применуть нь группъ ансаровъ) — причесании себя нъ выходцанъ изъ южной Аравін; изъ соперничества между корейшитами и ансарами ведеть свое начало антагониямь арабовь-съверянь и арабовъ-южанъ. Сознаніє истиннаго происхожденія этой расовой борьбы оставалось живымъ въ теченім еще долгаго времени спустя послів того, навъ эта борьба вспыхнува. Въ первой четверти третьиго въка хижры быль въ Басръ бедунискій поэть Нанидь б. Тамие изь племени Килабь б. Рабіа; до нась дошла одна его касыда, въ которой онъ защищаетъ съверныхъ арабовъ противъ нападовъ какого-то ноэта - представителя южныхъ арабовъ в, въ заключеніе, указываеть на то обстоятельство, что самъ Пророкъ в старъйшіе герон ислама происходили отъ арабовъ съверныхъ. Это возвеличение съверныхъ племенъ, какъ говорять, было прочитано въ присутствия одного изъ ансарскихъ потомковъ, и этотъ будто бы свазалъ: «Ахъ! онъ (указавши на Пророка и его сподвижниковъ) заставляеть насъ полчать!на заставить же его модчать Богь! в)». Стамо быть, еще во время вышеразсказаннаго басрійскаго состязанія, или даже въ ту болье поздиюю эпоху, отъ которой идеть къ наиъ извъстіе объ этомъ состязаніи, митересы южныхъ арабовъ представлялись людямъ спеціальными интересами ансаровъ. Равнымъ образомъ то явленіе, что, когда річь пдеть о выдакщихся качествахъ южныхъ арабовъ, въ виду имъются преимущественноансары, можеть быть подтверждено многеми преизрами. Препесываемое Мохаммену изреченіе: «Божественный духъ нисходить на меня изъ Иеме-Ha" Tarme othochie Rb ahcapanb 3).

Безъ сомитнія, это соперничество въ самыя старыя времена своего развитія опиралось на аргументахъ религіозныхъ, и лишь впосладствів



<sup>1)</sup> Агани XIII, стр. 153, 5 строка вн.

<sup>2)</sup> Ar. XII, crp. 35, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) ас-Сыддикій л. 74 а.

прибавились ссылки на славные исторические моменты, которыя хвастливоприводились объими сторонами. Чъмъ обыкновенно могли похвадиться стверные арабы, это им только-что видели. Однако ансары, съ своей стороны, не побоямись этоть могучій аргументь свверно-арабскаго превосходства сбить. — "Мы его породили (wadanaho), и у насъ его гробъ", или ещеопредълениве: "мы породили въ корейшитахъ ихъ великаго мужа, мы породили добраго Пророка въ семействъ Хашима»-вотъ какъ аргументируеть Хассань 1), намекая, въроятно, и на то обстоятельство, что Моханиедъ со стороны бабущие своей происходилъ изъ мединской самыв-'Адія нбиз-ан-Наджажара, среди которой онь и прожиль и вкоторое время шестильтнив мальчикомь 2) (они были, значить, его «халь»). Прстивъ аргумента о съверо-арабскомъ происхождения Пророка в) -- аргумента, который всецтво устранить было трудненько и которымъ пользовалосьи правительство для доставленія преннуществъ съвернымъ арабамъ 1). противъ этого аргумента ансары охотиве всего указывали на то обстоятельство, что, моль "Проровъ проповедываль более десяти леть среди порейшетовъ, тщетно подвидая отъ нихъ себъ единомышлениковъ, 🖘 предлагаль свою проповедь всемь посетителямь мекканскаго базара, одмако никого не нашель, кто бы его приняль <sup>в</sup>), никого не нашель, ктобы станъ содъйствовать распространению ого (задачи, и только напочецъвъ Мединъ онь нашель себъ общину «ансаровъ» (= «помощниковъ». A.Kp.),

<sup>&#</sup>x27;) Диванъ стр. 24, 5; 91, 12. То же встръчается въ написанной въ южноарабскомъ духъ бесъдъ Сейфа 6. Ді-Йазана съ 'Абдаль-Мотталибомъ у аль-Азрація» стр. 101, 7: wаqад wаладнано мираран w Аллано ба'ндоно джинаран wа джа'нлон лано мынна ансаран. Насчетъ выраженія "валаднано" ср. Аг. VI, стр. 155, 4. Оно же можетъ быть принято въ смыслъ: "Мы защищали его, какъ собственнаго ребенка", срв. 'Амръ б. Колд.: Мо'аллада, стихъ 92; ср. также Харисову Мо'аллаку, стихъ 63; аль Факині: Chroniken der Stadt Mekka, II, стр. 49, 13-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ибнъ-Хишанъ стр. 107; ср. Йасутъ I, стр. 100, 21; Шпренгеръ, т. I, стр. 145.

<sup>3)</sup> Въ Аганя (III, стр. 27) хвастовству одного йеменца кладутъ предълътъмъ, что обращають его внимание на призывъ моззина, который только что началъ раздаваться; онъ величаетъ не южно-араба. Этотъ аргументъ просвъчиваетътакже въ разсказъ Агани IV, стр. 43, 6 строка вн.: ср. также у Якута III, стр. 330, 6.

<sup>4)</sup> Аль-Мавердій, изд. Энгера, стр. 352, 3 вн.

<sup>5)</sup> Bo wi-cps. cypy 8: 73.

которая взядась за его дело вакь за свое, такь что даже своего дучнаго друга считала врагомъ, если онъ ратоваль противъ Мохаимеда 1)». Какъ кажется, противники мединцевъ съ большийъ недовольствомъ относились иъ тому, что те пользуются почетный навиенованіемъ: «ансары». — « Что это за има!» говорятъ, сказалъ Моавів 'Амръ ибнъ-аль-'Асъ»: — верни-ка дучне ихъ назадъ къ ихъ родословной!» то есть, дучне бы имъ именоватся по своему происхожденію, а не принямать почетнаго титула: «ансары» 2). — Ансары съ укоромъ отмечали и многочисленность дже-пророковъ, доставленныхъ исламу северо-арабскими племенами, и постоянно нодчеркивали ту мысль, что всякой славы достойны не родственники Пророка, а лишь его приверженцы 2).

Исламъ, не съумъвшій устранить стариннаго племенного соперничества, снабдиль его даже новымъ матеріаломъ: теперь оказалось возможнымъ припутывать въ племени по отношенію въ мохаммеданству и овеніе того или другого племени въ поддержив ислама 4). Не довольствуясь одилю этою благочестивой славой, ансары хотвли бы слыть и за самое доблестное героическое племя среди прочихъ арабскихъ племенъ 3). Зная вообще тъ средства, которыя обыкновенно употреблялись въ борьбъ мохаммеданскихъ партій, мы не буденъ удивляться тому обстоятельству, что ансарская партія старалась подкръпить эти свои стремленія и посредствомъ особыхъ объясненій Корана 6); и даже больше—кое-ито не побоялся составлять даже поддъльные стяхи, будто бы изъ Корана, которые должны быля выставить ансаровъ въ благопріятномъ свъть въ про-

<sup>6)</sup> Коранское (9: 109) мотаhhаруна старались относить въ ансарамъ; коранскій стихъ 36-ой въ 44-ой сурв использовали для славы южныхъ арабовъ (qаммо тобба'): срв. цитированную рукопись Петермана, листъ 14а.



<sup>1)</sup> Аль-Азракій, стр. 377: тамъ— стихотвореніе ансара Сырмы (по другимъ Хассана; см. ибнъ-Котейбу, изд. Вюстенфельда стр. 75, 4). Ср. аль-Икдъ II, стр. 143 (разговоръ Моавіи съ ансаромъ).

<sup>2)</sup> Агани XIV стр. 125. 127. Это место важно для оценки ансаровъ.

<sup>3)</sup> Лучшее резюме этихъ аргументовъ имъется отъ болье поздняго времени въ концъ Хольванской касыды. Рукопись Берлинской королевской библютеки, Петерманъ № 184, листы 113 - 120.

в) Примъръ у Ибнъ-Хаджара, IV, стр. 174.

<sup>5)</sup> Аль-'Иод I, стр. 45.

тивоположность корейшитамъ, даже тѣмъ корейшитамъ, которые сопровождали Пророка при его «хижръ» въ Медину 1).

Паравледьно съ начатками этого соперничества между ансарами и корейшитами, основаннаго на внутрененкъ политическихъ неждоусобіяхъпервыхъ временъ халифата, стала развиваться и дъятельность ученыхъ, ванимавшихся системативированіемъ родословныхъ. Они усердно и последовательно содъйствовали тому взгляду, чтобы превмущества, которыхъ ансары вначаль добивались только для себя, распространялись вообще на всъ племена, выводившія свое происхожденіе изъ южной Аравін. Однако племена выводнин свое происхождение изъ южной или съверной Аравіи далеко не всегда на основани старинныхъ пресиственныхъ генеадогическихъ предания: въ первое время при установленім генеалогім того мли другого племени ръшающее значение имъли подчасъ субъективныя склонности, вногда даже воля вліятельныхъ людей. Съ этой точки арвнія, какъ передаетъ-Абу-Обейда, во времена Йевида I была установлена геневлогія племени Джобанъ <sup>в</sup>). Труды гепеалоговъ выступили противъ такой шаткости и произвола въ качествъ дисциплинирующаго момента; однако и въ-трудахъ геневлоговъ бывала какъ правда, такъ и выныслъ; на ихъ работу такжевліяло различіє во мижніяхъ; субъективныя склоняюсти и предубъжденія имћим и у нихъ силу. И вотъ вознивло прямо сказочное дћло: выработка арабскаго преданія, въ которой принамали большое участів таків люди, какъ 'Абйдъ б. Шаріе (въ эпоху Мо'авін І) и Йезидъ б. Рабіа ибнъ Мофарригъ (ум. въ 69 г. въ царствованіе наслідника Мо'авін). Посліднему, поэту, который свою родословную выводить отъ Хымйара, арабскіе вритики приписывають изобратение легендь и вымысловь про государейтоббовъ (تبابعة) з).

Чтобы выяснить, когда именно развилось враждебное сознание разности объихъ арабскихъ группъ, и такимъ образомъ найти terminus a quo, намъ лучше всего будетъ установить, когда впервые находимъ мы выра-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нельдеке Gechichte des Qorans, стр. 181. Вторая часть III суры, въ которой восхвалены ансары, является болъе сильной, чъмъ первая, въ которой восхвалены моhаджиры.

<sup>\*)</sup> Агани, VIII, 182 вн.

<sup>3)</sup> Агани XVII, стр. 52, 12 и д.

женіе такого сознанія у поэтовъ, этихъ надежившихъ толкователей образа мыслей арабскаго общества. Оказывается, что у аль-Фараздака (ум. 110) объ группы арабовъ обозначаются (подътъмъ или инымъ именемъ) какъ двъ противоположныя величины; точно такъ же, изъ того способа, въ которомъ фигурируютъ у Фараздака тъ или другіе генеалогическіе термины, видно, что раздъленіе всъхъ арабовъ на двъ ча с ти предполагается ужъ какъ вещь общепризнанная, вездъ и всъмъ извъстная 1). Начатки такого воззрънія мы, конечно, должны предполажить въ еще болье раннее время, и тутъ для насъ могутъ имъть опредъляющее значеніе слъдующія даты. Поэтъ Абдаллахъ б. аз-Зобейръ (ум. въ 60 году), фанатическій приверженецъ омейядовъ, упрекаетъ модаритовъ въ томъ, что они спокойно сидъля и смотръли; какъ Мохтаръ приказываетъ разворить домъ Асма' б. Харидже, который бъжалъ отъ его преслъдованій и котораго 'алиды подозръвали, не участвовалъ ли и онъ въ умерщвленіи аль-Хосейна:

"Еслибъ Асма былъ изъ Кахтанъ, то цёлыя толпы, съ желтыми щеками, обнажили бы свои бедра <sup>2</sup>).

У умершаго въ 70-мъ году 'Обейдаллаха б. Кайсъ-эр-рокейята, сторонника зобейридовъ, выражение Модарій (مضرى) обозначаеть повидимому уже то, что съверный арабъ сравнятельно съ арабами другой грушпы имъетъ совсъмъ особую генеалогію в); также и у А'ши, родомъ изъ южноарабскаго племени Хамаданъ (ум. 85), мы уже чувствуемъ, какъ вторгается это сознаніе своей расовой обособленности в). Выше (см. стр. 138) мы слышали голосъ еще одного тогдашняго поэта, относящійся тоже къ этой категорій миъній в).

<sup>1)</sup> Qahтāн+Цвзар, Диванъ, изд. Буше, стр. 28 предпосл; Хымйар+Нязар, стр. 86, 8: мин ыбней Низарин wah. Йаманта 59, 10; Азд+Низар 68 посл.

<sup>2)</sup> Ar. XIII, стр. 37, 22 и д. 31

<sup>3)</sup> Въ стихотвореніи, которое цитируется у Дози въ его примъчаніяхъ въ Ибн-Бадруну, см. стр. 67, 3 строка вн. Къ тому-же времени принадлежить асалскій поэть аль-Хакамъ 6. 'Абдалъ (процвъталъ въ срединъ I в.). У него также ясво выражена противоположность между Qаһтаномъ и Ма'аддомъ, Агани II, стр. 153, 14.

<sup>4)</sup> Ar. V, стр. 159, 10; срв. также 10 св.: 'Аднан и Qahran.

<sup>3)</sup> Можно также указать на Ar. XVII, стр. 59 вн., 62, 11, гдѣ Йезидъ нбяъ-Мофарритъ (см. выше, стр. 157) взываетъ къ qаhтанскому самосознанію йеменцевъ дамасскихъ, чтобы найти помощь противъ преслъдованій, которымъ онъ подвергается со стороны правительства.

Эти слъды нашь показывають, что вторая половина I-го въка и есть то время, отъ котораго мы межемъ датировать вторжение съверо-арабскаго я южно-арабскаго антагонизма въ сознание арабскаго общества.

٧I

Этотъ антагонизмъ, который все ожесточениве и ожесточениве выражался особенно въ литературъ, не могъ не приводить въ негодованіе ть богословские вруги, которые въ самыхъ основахъ этого антагонизма видъли ръзвое нарушение принципа племеннаго равенства, установленнаго исламомъ. Въдь съ теченіемъ времени съверные арабы дошли съ своей стороны до прямого утвержденія 1), что, моль, выше чёмь южныхь арабовъ слъдуетъ ставить даже жидовъ наи кліентовъ-янородцевъ (الموالى). Что этотъ взглядъ не быль просто теоретическимъ утверждениемъ, но примънялся и въ практической жизни, это видно изъ сообщенія, относящагося въ срединъ II-го въва и указывающаго, что корейшиты низачто не хотъли признать аздитовъ (южныхъ арабовъ), поселившихся въ Оманъ, за арабовъ <sup>2</sup>). Чтобы испоренить всю эту расовую распрю, еще болье разжигаемую теоріями генеалоговъ, система которыхъ развилась опять таки изъ зародышей ансарско-корейшитского соперничества, богословы стали приводить изреченія Пророка, которыя должны были оказывать противодъйствие генеалогическимъ теоріямъ. Эти хадисныя изреченія требовали, чтобы за съверными и южными арабами было признано происхождение общее: въ Исманив, ихъ общемъ родоначальнияв, обв враждующія группы відь совпадають 3). Тіз генеалоги, которые были проникнуты духомъ богословскимъ, относились къ этому направленію благопріятно, старались обосновать его поглубже, старались придать ему, посредствомъ соотвътствующихъ построеній, большую въроятность; они учили, что Qартанъ быль сынъ Исмаила 4), — это, конечно, самый дегкій

<sup>4)</sup> Cm. Кремеръ: Ueber die südarabische Sage crp. 24.



<sup>1)</sup> Ансаб ал-ашраф, изд. Альвардта, стр. 254.

<sup>2)</sup> Ar. XX, ctp. 100, 14.

<sup>3)</sup> Бохарій: Манадыб, № 5, ср. также мѣста, приведенныя у Robertson-Smith-a, стр. 247.

способъ распутывать Гордієвъ узель 1). Средину набрали тѣ теологи. которые, называя, пожалуй, всёхъ арабовъ «Бану-Исиа'il», все так искаючають невоторыя группы, въ томъ числе савыфитовъ и арабовъ радрама w тевих ь а). Одной взъ причинъ, по которой племя Саомовъ исключено у этихъ геневлоговъ, въроятно, является неизгладимое воспоменаніе о жестоностихъ Хажжажа ибиъ-Юсофа \*). Это соображение служило также поводомъ въ вознивновенію многихъ хаписныхъ мареченій Мохаммеда в Алія, посредствомъ которыхъ родъ тирана, въ противность генеалогамъ. правильно выводившенъ происхождение племени Сасыфъ отъ Нивара 3) получаль свою родословную отъ Абу-Ричаля () и подвергалси унижению (). А самъ Абу-Риуаль, по словамъ этихъ хадисовъ, вовсе не происходиль отъ Исманиа, праотца арабовъ, а былъ потомвонъ безбожныхъ Самудовъб). Богословы, въ томъ же духъ, распространяли также преданіе, будто Пророкъ, унирая, высказалъ пепріязнь противъ трехъ следующихъ пленень: Бану-Сарифъ, Бану-hанифе 7) и Бану-Омеййе. Уже одно упоминание про Бану-Омеййе свидътельствуеть намъ объ антиомейндской тенденціи этого

<sup>1)</sup> Въ противоположность болъе древнему преданію, по которому Йа'робъсынъ Qахтана, былъ первымъ, говорившимъ по арабски, составлялись филологическія преданія о происхожденіи южныхъ арабовъ отъ Исмаила, чтобы предоставить роль Исмаилу въ качествъ родоначальника всъхъ арабовъ. Относящіяся сюда воззрѣнія и преданія можно найти у Соютыя въ Мизхаръ, т. І, стр. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) ас-Сыддицій, листь 37 (Ибнъ 'Асакиръ).

<sup>\*)</sup> См. мою "Исторію арабовъ", стр. 151 след.—А. Кр.

<sup>3)</sup> Нѣкоторые выводили черезъ Іяда, другіе черезъ Модара. См. Йа'qубій І, стр. 258, 10; 260, 11, срв. еще генеалогическія легенды о Сакыфѣ у Йаруга ІІІ, стр. 496—499.

<sup>4)</sup> Мохаммеданское преданіе объ Абу-Риуал'в и о его роли въ поход абиссинца Абрани на Каабу находится подъ вліяніемъ этого противосавыфскаго направленія, и ожило оно въ силу ненависти къ Хаджджаджу. См. Нельдеке: Geschichte der Perser und Araber, стр. 208, прим.

<sup>5)</sup> Агани IV, стр. 74 — 76. Въ этомъ мъстъ собранъ весь матеріаль для изученія даннаго вопроса.

<sup>6)</sup> Ужъ и одному современному поэту влагають въ уста осмѣяніе его провсхожденія. Его называють 'Илдж мин Өамуд — самудскимъ мужнчиной, Аг. ХХ, стр. 13. Это предубъжденіе противъ самудскаго племени существуеть еще у бедунновъ нашего времени; его называють Йаһудъ. См. Doughty Travels. II. стр. 174.

<sup>7)</sup> Осм'вяніе бану-Ханифовъ находится, в'вроятно, въ связи съ темъ, что вождь хариджитовъ Нафи' б. аль-Азрадъ принадлежалъ къ нимъ.

преданія, которое, въроятно, вымышлено въ кругахъ, приверженныхъ аббасидамъ, чтобы унивить династію ихъ противниковъ. Въ уста ибнъ'Омара внагаютъ сообщеніе вотъ о какомъ изреченіи Пророка: «Въ племени Сарффъ появится современемъ нѣкій лгунъ и нѣкій губитель
(«мобір») 1). Предвозвѣщенный лгунъ— это Мохтаръ б. Або-'Обейдъ, а
губитель— это аль-Хажжажъ ибнъ-Юсофъ 2). Что о племени Сарффъ въ
доаббассидскій періодъ мнѣніе арабовъ было не такое, это видно изъ того,
что аль-Фаравдакъ, который совсѣмъ не быль дружественно настроенъ къ
Хажжажу, считаетъ происхожденіе отъ племени Сарффъ за нѣчто славное 2).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ср. Ансаб аль-ашраф, стр. 58, 3 строка вн.; 61, 5. Объ обоихъ лжецахъ племени Сакыфъ говоритъ аль-А'ша въ Агани, V, стр, 159, 8 строка вн.

<sup>\*)</sup> Мюсяниъ V, стр. 224; аль-Багавій: Macaoth ac-conne II, стр. 193; Ибнъ-Вадрунъ стр. 193.

Диванъ, изд. Буше, стран. 44, предпосл.

## ОГЛАВЛЕНІЕ.

|                                                                                                                          | Стран.  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Предисловіе                                                                                                              | I—XXXVI |
| Исторія появленія этой книги                                                                                             | IVII    |
| О трудахъ Р. Дози и оценка его трудовъвыдающимися восто-                                                                 |         |
| ковъдами                                                                                                                 | VII—XI  |
| Требованія, предъявляемыя къ "Исторіи мусульманства" рос-                                                                |         |
| сійскими мусульманами-тюрками                                                                                            | XIXV    |
| Замъчанія, поправки и дополненія къ отдъльнымъ главамъ                                                                   |         |
| Экскурсь о старинныхъ европейскихъ переводахъ Корана                                                                     |         |
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                                  |         |
| ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.                                                                                                            |         |
| I. Первоначальная религія Аравіи                                                                                         | 1—13    |
| VII въжь (стр. 1—2).—Непривившееся воззръніе Дози на старин-                                                             |         |
| ную религію арабовъ и на исламъ, какъ на результатъ многовъ-                                                             |         |
| коваго возд'яйствія еврейскихъ переселенцевъ еще со временъ<br>Давида (стр. 2—4) —Устар'ялая гипотеза Шпренгера о проис- |         |
| давида (стр. 2—4) — я старъявя гипотеза ппиренгера о происхожденів языческой арабской религіи: Аллахъ Та'аля и джинны    |         |
| (стр. 4—6).—Новъйшія воззрънія ученых на доисламскую араб-                                                               |         |
| скую религію (ч. II, стр. 40—44, 80—83 и предисл., стр. XVII).—                                                          |         |
| Мекка и Ка'ба; Черный камень (стр. 6-7).—Отсутствіе или                                                                  |         |
| недостаточность почтенія къ языческимъ богамъ въ VI въкъ (стр.                                                           |         |
| 7—9).—Христіанство и іудейство (стр. 9—11).—Религіозное без-                                                             |         |
| различіе общей массы арабовъ и отсутствіе потребности пере-                                                              |         |
| мънить въру (стр. 11—12).—Ханифы (стр. 12—13).                                                                           |         |
|                                                                                                                          |         |
| II. Мохаммедъ до бъгства (570-622)                                                                                       | 1448    |
| Юность Мохаимеда (стр. 14—15).—Онъ женится на Ха-                                                                        |         |
| диджь (стр. 15—16).—Его темпераменть и характерь (стр. 16—                                                               |         |
| 17).—Появленіе въ Мохаммедѣ вѣры въ свое апостольство нахо-                                                              |         |
| дится въ связи съ болезнью, которой онъ быль подвержень (стр.                                                            |         |
| 18—20).—Его первое видъніе послъ 40 льть жизни (стр. 20—25).—                                                            |         |

Онъ выступаеть какъ пророкъ (стр. 26).-Первые мусульмане (стр. 26-28) и ужъ болъе позднее, обращение 'Онара (стр. 28-33).-Народъ остается безразличнымъ (стр. 33-34).-Аристократія мекканская: Абу-Софъянъ и Валидъ ибнъ-Могира (стр. 34-35). - Покровительство неувъровавшаго дяди (Абу-Талиба) спасаеть Мохаммеда отъ опасностей, но не отъ осмъяній, а рабамъ приходится наохо (стр. 36-38).- Первое бъгство мусульманъ (615) въ Абиссинію (стр. 38).-Мохамиедъ признаетъ Аллать, 'Оззу и Манать (стр. 39-41), но затемъ, отрекшись отъ нихъ, попалаетъ въ еще худитее положение: второе бъгство мусульманъ въ Абиссинію; двухлетній (617-619) интердикть, наложенный корейшитами на родъ Хашима (стр. 41).-Смерть Хадиджи и Абу-Талиба; Моханмеда преследуеть Абу-Ляхабъ (стр. 42).-Мохаммедъ въ Танфв (стр. 42-43).-Онъ находитъ подлержку мединцевъ, приходившихъ на пилигримиство въ Мекку (стр. 43-46).—Отъвздъ мусульманъ въ Медину; остающагося Мохамиеда корейшиты хотять убить (стр. 46-47). — Бъгство Мохамиеда въ Медину (стр. 47-48).

## III. Мохаммедъ послъ бъгства (622-632) . . .

49-89

Постройка мединской мечети (стр. 49-50); Виляль, первый моэзэннъ (стр. 50-51). — Мединскіе враги Мохаммеда: монафыки и евреи (стр. 51—53). — Перемъна кыблы и откровеніе о священной войнъ (стр. 53-54).-Побъда при Бадръ въ январъ 624 года (стр. 54-58).-Умерщвленіе Асмы и престарівлаго еврея Абу-Афака (стр. 58-59); евреи Баку-Кейнока (стр. 59-60).-Пораженіе при "Оход'в въ 625 г. (стр. 60-62); изгнаніе евреевъ Бану-Надыръ (стр. 63).-Жены Мохаммеда (стр. 63-69); Зейнабъ, жена пріемнаго сына—Зейда (стр. 64-65); случай съ Аншей (стр. 65-68); замітка о боліве позднихь увлеченіяхь Мохаммеда (стр. 68-69).—Неудачный походъ мекканцевъ на Медину въ 627 г., или "война за оконами" (стр. 69-70); расправа съ евреями-корейзами (стр. 70-72).-Договоръ при Ходейбін (стр. 72-74).-Мохаммедъ пишеть письма къ чужимъ государямъ (стр. 74-75) - Паломничество Мохаммеда въ Мекку. въ 629 г. (стр. 75-76).-Пораженіе при Муть (стр. 76).-Мекканцы нарушають договорь (стр. 76-77); выступленіе Мохаммеда противъ Мекки (стр. 77); Аббасъ и Абу-Софъянъ, -- обращеніе послідняго (стр. 77-81); побідительный въйзать Мохаммеда въ Мекку, въ 630 г. (стр. 81-83).-Подчинение остальной Аравін (стр. 83-84): исламъ принимають лишь наружно; Мохаммедъ и Танфскіе послы (стр. 84-86). - Для привлеченія невърующихъ къ исламу посредствомъ военной добычи Пророкъ старается снарядить походъ въ Сирію, тогда какъ въ самой Аравіи возстають самозванцы и начинается отпадеціе (стр. 86—87).—Бользнь и смерть Мохаммеда, въ 632 г. (стр. 87—89). Приложеніе: Хронологія исторіи Мохамиеда......

89

| ۱۴. | Источники и пособія для изученія исторіи Моханиеда                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 90 – 106     |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
|     | Хишама, в Вакыдій, продолженный монъ-Са'домъ; Табарій (стр. 91—92).—Поздивйшія біографів Пророка (стр. 92).—Свъдънія европейцевъ о Мохаммедъ въ средніе въка (стр. 92—93).—Ганье и начало реабилитація (стр. 93—94).—Главные европейскіе труды по исторіи Мохаммеда: Вейль; Шпренгеръ, Мьюръ и Нёльдеке (стр. 94—100).—Гримме и другіе второстепенные изслідователи (стр. 100—101).—Упорное мизніе миссіонеровъ (стр. 101).—Русскія сочиненія о Мохаммедъ въ ХУІІІ въкъ |              |
|     | (стр. 101).—Гусскій сочиненій о можавись вы жутії выка (стр. 101—102). —Переводъ книги Ирвинга и другихъ запоздалыхъ или миссіонерскихъ сочиненій (стр. 103—105).—Медленное ознакомленіе Россіи съ изслідованіями западныхъ ученыхъ (стр. 105—106).                                                                                                                                                                                                                     | . ,          |
| ٧.  | Коранъ, сонна (преданіе) и легенды                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 107 - 166    |
|     | А) Коранъ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 107—144      |
|     | 1) Литература о Коранъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 170—110      |
|     | 2) Исторія Корана:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 110-114      |
|     | Источники Корана (стр. 110 — 111). — Слово "Соран                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |              |
|     | (стр. 111—112).—Первое соединеніе разрозненных суръ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |
|     | въ одинъ сводъ; нехронологическая хаотичность, которая при                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              |
|     | этомъ произошла (стр. 113).—Вторая, такъ называемая 'Осма-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              |
|     | нова, или каноническая редакція (стр. 113—114).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 115—116      |
|     | 3) Вопросъ о подлинности каноническаго Корана                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |              |
|     | 4) Хронологическое распредъление суръ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 116—120      |
|     | 5) Эстетическая оценка Корана.—Эпохи въ художе-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 190 199      |
|     | ственномъ творчествъ Мохамиеда                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 120—123      |
|     | 6) Оцвика Корана со стороны формы.—Риемованная                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 494 490      |
|     | проза.—Вдіяніе формы на содержаніе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 124—126      |
|     | 7) Языкъ Корана. — Лексическая и грамматическая сто-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 405 490      |
|     | рона                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 127—128      |
|     | 8) Оценка Корана современниками Мохаммеда                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 129—130      |
|     | 9) Загадочные иниціалы нѣкоторыхъ суръ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1 <b>3</b> 0 |
|     | 10) О толкованіяхъ на Коранъ и пособіяхъ для его пони-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 131—136      |
|     | жінія:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 191—190      |
|     | Спорное пониманіе многихъ м'всть Корана (стр. 131);                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |
|     | ибнъ-'Аббасъ — старъйшій источникъ коранскаго экзегезиса                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
|     | (стр. 131—132).—Главные мусульманскіе комментаторы (стр.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
|     | 132 — 135). — Европейскія пособія (стр. 135). — Конкорданція                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |
|     | (стр. 135). — Спеціальные словари (стр. 135—136).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |              |
|     | 11) Рукописи и изданія арабскаго текста Корана и пере-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 136—144      |
|     | воды на другіе языки:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 100144       |
|     | Старъйшія рукопися І—ІІ в. хижры; минный османовъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |              |
|     | списовъ (стр. 136—137).—Печатныя изданія (стр. 137—138).—<br>Переводы на мусудьманскіе языки (стр. 138).—Старъйшіе евро-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
|     | Переколы на мусульманскіе языки (стр. 130).—Старвишіе евро-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Стран.                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| пейскіе переводы Корана до изобр'єтенія книгопечатанія (см. предпсловіе, (стр. XIX—XXVIII).—Первые печатные переводы Корана XVI в'єка и тягот'євшая на нихъ папская проскрипція (стр. 139—140 я предисловіе, стр. XXVIII—XXIX); Мараччи (стр. 140).—Переводы на языкъ испанскій (стр. 140), французскій (стр. 140—141), німецкій (141—142), англійскій (стр. 142), голландскій (стр. 143) и русскій (стр. 143—144). | •                         |
| 1) Предварительное замѣчаніе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 144—161<br>144<br>145—158 |
| 3) Насколько подлинно мусульманское преданіе?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>159—161</b>            |
| В) Религіозныя легенды:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 161—166                   |
| часть вторая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                           |
| І. Исламское въроученіе и богопочитаніе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                           |

вости, или косности ислама (стр. 3-4).-- Представление о Богъ (стр. 5); сотвореніе Икъ міра (стр. 5); ангелы и злые духи (стр. 5-6).—Ilpopoku и Мохаммель, какъ "цечать пророковъ" (стр. 6-7); Bossphie ha Xpucta (ctp. 6-7).—Ilst resembly ofsзанностей мусульманина: а) тавхидъ (стр. 7).-б) Модитва (стр. 7-8).-в) Постъ въ мъсяцъ Рамаданъ (стр. 9);-розговънье. или Малый Байрамъ (стр. 9-10).-г) Обязательная милостыня, или закять (стр. 10).--д) Паломничество въ Мекку, или хаджжъ; условія, при которыхъ оно не обязательно (стр. 10-11); сказанія о святыхъ містахъ (стр. 11-13); откуда мы черпаемъ свідънія про обстановку хажжа? (стр.13—14); пилигримиское одъяніе (стр. 15); многочисленность обрядовъ хаджжа и главивищіе его моменты на горъ "Арафъ (проповъдь съ заключительнымъ бъгомъ на Моздалифу, стр. 15-16), въ долинъ Мина (бросаніе камешковъ и праздникъ закланія жертвы, или "Великій Байрамъ", стр. 16-17), и въ Меккъ у Кабы (семикратный тавафъ съ добызаніемъ Чернаго камня, молитва у "стоянія Авраамова", питье воды изъ Замзама, семикратный быть съ холма Сафа на холиъ Марву, стр. 17-18); взглядъ Дози на происхожденіе обрядовъ хаджжа у арабовъ (стр. 18 и ч. І, стр. 3-4).-Этика ислама; нравственность половая (стр. 18-19). - Отнощеніе къ иновърцамъ и священная война (стр. 19-20).-Предписанія гигіеническаго характера: запрещеніе пить вино (стр. 21); законы о цишт (стр. 21); обръзаніе (стр. 21). - Загробная жизнь. приносящая возданніе за соблюденіе или несоблюденіе законовъ религін; ученіе о воскресеніи тель (стр. 21); описаніе ада (стр. 21-22); описаніе рая и хурій (стр. 22-25); ствна, вродв чистилища, между раемъ и адомъ (стр. 25).-- Недостатокъ оригинальности благопріятствовалъ легкому распространенію ислама среди покоренныхъ народовъ, въ томъ числе и среди персовъ, давшихъ ему главную правственную крепость (стр. 25-27).

Приложение: Литература мусульманскаго права . . . . . .

28 - 38

Связь мохаммеданской юриспруденціи съ богословіемъ и четыре основы мусульманскаго права (стр. 28 и стр. 4). — Европейскія пособія для изученія мусульманскаго права и его исторіи (стр. 28—30 и предисл., стр. ХХХ—ХХХІІ). Что нивется на русскомъ языкъ? (стр. 30—31 и предисл., стр. ХХХІ—ХХХІІ).—Сочиненія по "фыкху" на арабскомъ языкъ—главныхъ законовъдовъ мусульманскихъ: а) толка ханифитовъ (стр. 32—35);—б) толка шафінтовъ (стр. 35—37);—в) маликитовъ (стр. 37—38);—г) ханбалитовъ (стр. 38): — д) неопредъленныхъ или ръдкихъ школъ (стр. 38).

II. Идеалы старо-арабскіе («морувве» = доблесть) и идеалы Мохамиеда («дін» = въра).......

39 - 86

 (стр. 40—44). По арабамъ юга и съверныхъ окраинъ недьзя судить о религіозномъ настроегія арабовъ внутренней Аравіи. — Обятатели внутренней Аравіи погружены въ интересы мірскіе и совершенно равнодушны къ религіознымъ вопросямъ и богопочитанію. — Даже у А'ши и Лябида религія— элементь наносный. — Противоположность вожанъ въ этомъ отношеніи (развитая религіозная терминологія, благодарственные памятники). — Съверный арабъ задумывается только о "манаяхъ" и знаетъ культъ предковъ. — Въ 'Ясрибъ — вліяніе южанъ; но для прочихъ мъстъ Аравіи религіозныя идеи Мохамиеда были непріятной и чуждой новинкой.

II. (45—50). Ужъ одна личность Мохаммеда не совпадала съ бедувискими понятіями о хорошемъ шейхѣ.—Пророческое достоинство могло бы быть оцѣнено развѣ какъ полезное умѣнье предсказывать будущее (вопросъ о беременной верблюдицѣ).— Образцовыхъ людей арабъ склоненъ искать только въ своемъ племени (Абу-Раби', по Мобарраду).—Исламскій осѣдый образъ жизни невыносимъ для пастуховъ-верблюжатниковъ. — Благо и благовъствованіе разумѣлось бедуннами только въ смыслѣ матеріальномъ (найти заблудившагося верблюда, жить въ довольствъ), а отвлеченное спасеніе души и отпущеніе грѣховъ было для нихъ и непонятно, я неинтересно. — Не даромъ въ исламѣ замѣтна антипатія къ кочевымъ бедуннамъ.

III. (60—54). Исламскій идеаль доблести ("дін") представлялся бедунну глубочайшимъ паденіемъ и полнымъ отрицаніемъ его "моруввы". (Стихи жены ибнъ-Мирдаса, въ Агани).—Новое ученіе ополчалось противъ общепризнаннаго критерія: ссылокъ на старину (Коранъ о прежинхъ пророкахъ) и противъ прославленныхъ обычаевъ благородныхъ предковъ. — Жалоба корейшитовъ Абу-Талибу.—Языческое стихотвореніе Каба ибнъ-Зохейра къ своему брату.

IV. (54—63). Неуспъхи христіанства въ Аравія показываля еще до временъ Мохаммеда несклонность арабовъ къ ученію о кротости и прощеніи. —Староарабская морувве состояла въ беззавътной върности своему племени, семейнымъ узамъ и гостепріниству и въ долгъ кровной мести (срв. мораль египтянъ, грековъ); стихи 'Амра ибнъ-Кольсума, Зохейра и др. — Исламскій "дін" осуждаетъ месть и не считаетъ прощенія за трусость и позоръ.

У. (63—79). الأطبيان, нли "двѣ наибольшія пріятности".— Арабскому духу независимости непріятны были даже тѣ немногочисленныя ограниченія, которыя желаль ввести Мохаммедъ въ отношенія половыя. (Слова Кирваша Окайльскаго въ У в. хижры, женатаго на двухъ сестрахъ).—Постоянное пьянство признавалось и до ислама за дѣло непохвальное, но вообще вино считалось источникомъ благородства (моаллаки; стихи Хассана ибнъ-Табита при завоеваніи Мекки), и Мохаммедово запрещеніе пить вино прямо шло въ разрѣзъ съ духомъ націй.— Разсказъ, вложенный въ уста Хассана объ измѣнившемся дѣй-

ствін вина.—Сознательное сопротивленіе запрету у поэту Абу-Мыхджава; случан отпаденія отъ ислама въ христіанство (по "Агани") изъ нежеланія подчиниться запрету.—Прославленіе вина въ последующей арабской поэзін; Абу-Новасъ.—Разсказъ "Агани" объ 'Амре ибиъ-Ма'дика́рибе ѝ 'Ойейн'е.—Насм'ешки поэтовъ надъ ханжами (винная п'еснь омейяда 'Адама).

YI. (80—86). Модитва въ доисламской арабской религіи была мало употребительна, и извёстны были преямущественно заговоры съ хлопаньемъ въ ладоши и заклинанія (напр., Такамізу).—Мусульманская модитва ("салат", христ.) представлялась тягостной (старинный хадисъ о ея введеніи во время вознесенія Мохаммеда на небо), унизительной (слова сакыфитовъ) и см'яхотворной (такъ-что для ея совершенія приходилось скрываться въ ущельяхъ подъ Меккой).—Даръ Мосейлимы таминійцамъ; аналогичныя черты изъ быта карматовъ (ляхса) и, еще раньше, хариджитовъ (бесёда полвоводца- 'Обейды съ двумя ратниками о Коран'в и стихахъ).—Отвращеніе у бедуиновъ къ молитвъ до поздвъйшихъ временъ.

## III. Арабскія племенныя отношенія и исламъ . . . . . . .

88 - 161

І. (стр. 88-100). Арабы старой, языческой Аравіи ділились на племена, которыя, по группамъ, были связаны между собою действительными или формально-завлюченными родственными узами и резко отделены отъ прочихъ арабскихъ племенныхъ группъ (стр. 88-89). - На племенномъ принципъ были построены всв отношенія соціальныя: человікь иміветь права только въ своемъ племени, въ силу действительнаго или придуманнаго происхожденія всёхъ членовь племени оть общаго предка, а чужавъ-безправенъ; на племенномъ же принципъ построены были и все возаренія нравственныя: и самъ человекъ, лично для себя, считаеть должнымъ поступать такъ, какъ поступали его славные (حسيب предки, и притязанія его на почеть передъ арабами другихъ племенъ основаны на славъ предковъ (-----): въдь цасаб (благородство), такъ же какъ и низостъ и вообще вов нравственныя и физическія качества, передаются наследотъ предковъ къ потомкамъ (стр. 89-92); личная, неунаследованная стъ предковъ доблесть даже не такъ цвинлась (съ редкими исключеніями, стр. 92).--При постоянномъ арабскомъ враждованіи и междоусобіяжь было въ ходу самое заносчивое хвастовство славою своихъ предковъ, а со стороны враговъ-осмѣяніе и порицаніе ея (стр. 92-93). — Лучшими выразителями междуплеменныхъ отношеній и настроеній являлись поэты (стр. 93), не только потому, что они умъзи племенное хвастовство и насмъшку надъ племенемъ враговъ высказывать въ удачной, меткой, стихотворной форм'в, но и потому, что поэтическій дарь (شعر ши'р "в'вщеваніе"), по стариннъйшему воззранію арабовъ, быль сродни колдовству, в стихъ, полобно нашептыванію и заклинанію, могь навлечь таинственный, сверхъестественный вредъ на поносимое и и осмъиваемое поэтомъ вражлебное племя (стр. 34); притомъ поэть бываль спеціалистомъ-знатокомь преданій о славномь прошломъ героевъ своего племени и о позорномъ прошломъ вругихъ, враждебныхъ племенъ: поэтическое умънье входило вообще. въ цолный кругъ доблестей старо-арабскаго рыцаря (стр. 94-95).—Сатира (h и д ж я 🕪) была необходимой составной частью войны: Мюнзиръ, царь Хирскій, даже нанималъ себъ поэтовъ (стр. 95); "крылатая" (Хам.), "липнущая" (Зохейръ), "жгучая, какъ клеймо" (Набига), сатира имъла ръшающее значение въ общественномъ мивнін языческихъ арабовъ и (Моззариль) "не смывалась" (стр. 95-96); даже после ислама, во времена Омейядовъ. Джариръ своимъ іныжа' совсемъ унизиль номейритовъ (стр. 97); замечательно, что подобный результать достигался иногда голой, грубою насмъшкой, не имъвшей за собой реальнаго, фактическаго основанія: такимъ было сравненіе ословъ среди животныхъ съ племенемъ Хабытатъ среди тамимитовъ; "Верблюжьи Носы" были выручены лишь отпорнымъ стихомъ Хотаййи; поклепъ на банилитское скряжничество силевъ оставался и во времена Харуна ар-Рашида; таковъ же пасквиль **«Ахталя съ провозгла**щеніемъ хамства теймитовъ (стр. 98—99).— Какъ хвастливыя, вызывающія стихотворенія, такъ и поносительные пиджа, вошли въ плоть и кровь старинныхъ арабовъ, считались обязательнымъ явленіемъ доблести ("моруввы"), и вовсе не подвергаться сатирамъ являлось для племени въ глазахъ другихъ даже доказательствомъ его незамётности и ничтожества. (стр. 100)

88 - 100

II (стр. 100-104). Мохаммедъ, поставленный въ необходимость бъжать въ Медину къ чужакамъ и воевать, съ ихъ помощью, противъ своего родного племени, совершилъ, по древнеарабскимъ понятіямъ, высшую изміну и позорнівншую низость, такъ-что для своего оправданія онъ естественно долженъ быль провозгласить, отъ имени Господа, отміну племенного принципа (напр., въ суръ 49:13) и братское равенство всъхъ народностей и племенъ въ исламъ (стр. 100 - 101); для примърнато образца, онъ заставилъ мекканцевъ-мохаджировъ вступить въ побратимство съ мединцами-ансарами; идемя Бакръ, собираясь принять исламъ, ръшило сперва повоевать въ последній разъ со своими врагами тамимитами, потому-что, послѣ принятія ислама и теми и другими, прищлось бы считать тамимитовъ за друзей (стр. 102).-- Носителей племенного принципа и съятелей племенной вражды-поэтовъ (отъ насмещливости которыхъ, къ тому же, не разъ отрадаль и исламъ) Пророкъ, по преданію, объявилъ предназначенными для ада, куда ихъ поведетъ славнъйшій поэть Имрулькайсь (стр. 103); по Бохарію, Пророкъ сказаль: "лучше источать гной, чемъ поэзію"; следуя духу уче100-104

III (стр. 104—122). Мусульманскому богословію пришлось направить свои усилія, главнымъ образомъ, противъ трехъ явленій старо-арабской жизни: мофахары, шичара и тахалюфа (стр. 104).

1) Мофахара, или монафара — похвальба молодецкая своимъ родомъ-племенемъ, происходившая рельефиве всего въ видъ стихотворнаго единоборства передъ началомъ общаго сраженія; въ разгар'в общаго сраженія тоже каждый выкрикиваль врагу свой хвастливый насабъ (стр. 105).- И въ мирное время монафара практиковалось; характеренъ монафарный вызовъ внука Бахдалей въ присутствии Мюнзира, царя Хирскаго, съ софистически-логическимъ доказательствомъ, что семья Бахдалей — во всемъ мірѣ славнъйшая; съ нарочитой цѣлью вступить въ словесную монафару арабскій герой предпринималь отдаленнрышлю порятка вр какома-нислар лажешченнома проставленному герою; преданіе сообщаеть, будто тамимиты соглашались принять исламъ, если Мохаммедъ побъдить ихъ въ мофахаръ; мофахара одного кинанца противъ хавазиновъ привела къ многолетней 1-ой Фиджарской войне; стычками кончались и мофахары арабовъ, возвращавшихся съ хажжа, у "скалы взаимнаго поношенія" подъ Меккою (стр. 105—107). Впрочемъ, публичная мофахара могла положить и конецъ долголетнему раздору; для этого она совершалась при третейскомъ судв и называлась л h à н (иотому-что объ тяжущіяся стороны вносили залогь. ра h н; стр. 107—108).—Разновидности мофахары (похвальбы) мюћаджать (مهاجاة, т. е. состязаніе двухъ соперниковъ въ осмѣяніи личности и племени другъ друга), монажида (т. е. состизаніе въ щедрости, -- стр. 108) съ близкимъ къ ней та а дор (т. е. состязаніемъ въ угощеніи, стр. 111).—Всв виды хвастливаго соперничества исламъ І в. осудилъ. По преданію богослововъ. самъ Мохаммедъ далъ въ этомъ смысле увещание Аусамъ и Хазраджамъ, вспомнившимъ междоусобную битву при Бо'асъ (стр. 109), а халифъ 'Омаръ I объявлялъ разныя мотивирован-

Стран.

ныя постановленія противъ племенного хвастовства (стр. 109).— Темъ не менте въ арабскомъ обществе мофахара и дальше продолжала жить, и, напримеръ, во времена Моавіи тантскій поэть Хорейсь гордо вызываль другія племена на мофахару съ собою (см. Хамасу); въ "Китабъ-аль-Ауані" есть подробное описаніе монаджата поэта Набиги Джа'дскаго со многими корейшитами и монафары двухъ поэтовъ (Джами́дя и Джавваса) на третейскомъ суль евреевъ Теймы (стр. 110); и сами богословы сочиняли анекдоты, въ которыхъ върующій мусульманивъ посрамяять, своей генеалогіей, заносчиваго мофахириста (стр. 110-111). Также долго держалась и моналжада, съ ея разновидностью та'а q о р, чему излюстраціей служить хорошо описанное состязаніе въ угощеніи верблюжьимъ мясомъ, устроенное отцемъ поэта Фараздака съ Собейномъ (стр. 111), тогда какъ, по преданію набожныхъ мусульманъ, халифъ 'Алій приравниваль та афор къ идоложертвеннымъ угощеніямъ (стр. 112).

105 - 112

2) Ши'ар-боевой, лозунговый кличъ съ именемъ языческаго предка племени; слыша свой племенной ши'аръ (или да'wa) въ устахъ обижаемаго, хотя бы и чужака, порядочный арабъ должень быль броситься къ нему на помощь (стр. 112-113).-Мохамиедъ, отмъняя племенной принципъ, запретиль и кличи джахилійскіе: въ битве при Бадре мусульманскій кличь быль "Онъ-единъ", при "Оходъ-"убивай!", при взятія Мекки-разные кличи въ монотепстическомъ духв, въ бою со лжепророкомъ Мюсейлимой-заглавіе одной суры Корана, и т. д. (стр. 114), а въ уста халифа 'Омара I преданіе влагаеть приказъ, данный Абу-Мусь, прямо избивать техъ бедунновъ, которые употребляють племенной кличь; впрочемь этоть Абу-Муса потерпыль пораженіе именно отъ того, что, заслышавши племенной зовъ Бану-'Амировъ, подоспъдъ ихъ герой Набига Джа'дскій съ дружиною и защитиль ихъ отъ законнаго правительства (стр. 114 — 115). — Племенные ши'ары, иногда очень непонятные ("гей, кто видаль краснаго верблюда!"), мы встречаемь у ара-

112-115

3) Несмотря на арабскую племенную исключительность, общіе интересы иногда заставляли отдільнаго чужака или чужое слабое племя примкнуть къ другому племени и заключить съ нимъ клятвенный союзъ родства (h ы λ ф, та h а λ о ф); иногда такой клятвенно-роднящій союзъ-та h а λ о ф); иногда такой клятвенно-роднящій союзъ-та h а λ о ф); иногда такой клятвенно-роднящій союзъ-та h а л а л а л а л а л а л о ф); иногда такой клятвенными племенъ, уже соединенныхъ между собою хыльфомъ (стр. 115—118). — Такъ-какъ хыльфъ ділалъ чужихъ родными, а прежнихъ родныхъ—чужими, то присяга заключалась при торжественной обстановкъ, съ устрашающими в в роломство клятвенными обрядами (кровь, огонь съ солью и проч.); въ знакъ особой прочности заключеннаго хыльфа побратавшіяся племена могли принимать особое, общее имя; старійшій извітстный примівръ-

Стран.

сліяніе бродячихь, разрозненныхь племень въ Бахрейнъ подъ именемъ Бану-Танухъ ("сыны Тануха"): постепенно заткиъ вымышлялась новая племенная генеалогія съ именемъ придуманнаго общаго предка всёхъ сплотившихся разнородныхъ племенъ (стр. 118-119). - Оборонительный хыльфный союзъ заключался иногла и между родственными коленами одного и того же племени, если, среди родственно-племенныхъ междоусобій. янтересы этихъ колънъ оказывались взаимно близиими и совитство враждебными интересамъ прочихъ родственныхъ коленъ того же племени; такіе одноплеменные хыльфные союзники могли тоже принимать вибсто прежних отлъльных коленных имень новое общее имя: "Суставы", "Полизавшіе кровь", "Гортавые", "Чесоточная чета" и т. п. (стр. 119—120). — Правда, вероломство и нарушеніе клятвъ кыльфа совершалось у арабовъ частенько, и подлинное родство племенъ было болве крвпкою связью, чвиъ заключенное-клятвенное; твиъ не менве хыльфъ быль все же очень существеннымъ факторомъ въ доисламской общественной политической жизни, и нарушать его считалось предосудительнымъ преступленіемъ. Пророкъ, отрицая кровно-племенную обособленность, отрицаль такъ же обособленность хыльфно-племенную и даваль разрёшение отъ всёхь обязанностей, налагаемыхъ 

115 - 122

IV (стр. 122-146). Отъ отрицанія племенного арабскаго строя и ученія объ уравненім всёхъ арабскихъ племенныхъ генеалогій въ братскомъ лонів ислама—лишь одинь шагь до ученія о равенствъ всъхъ вообще расъ и народностей. Ужъ и самъ Пророкъ въ Кор. 49:18 провозгласиль, что, вибсто различенія н происте- (شعوبًا م قبائل) и проистекающаго отсюда даленія на родовитых и неродовитых. Богъ признаеть деленіе людей лишь на благочестивыхъ и неблагочестивыхъ, причемъ благочестіе в есть благородство (стр. 122-123), а преданіемъ вложено въ прощальную паломническую проповедь Пророка яркое, недвусмысленное заявленіе, что въ исламъ арабъ не имъетъ никакого преимущества передъ неарабомъ (стр. 123—126).—Другіе хадисы,—очевидно, еще болве поздніе, — сообщали, какъ Пророкъ приказаль Абу-Зарру считать слугу-инородца, принявшаго исламь, за равнаго господину его (стр. 126-128), какъ онъ грозняв алской карой тому, кто будеть свысока относиться къ персамъ (стр. 128) и какъ среди черныхъ реіоповъ онъ видыль именно техъ семь праведниковъ, ради которыхъ еще держится грашный мірь (стр. 129—130)...

122 - 130

Гордые арабы не могли примириться съ такимъ ученіемъ. Анекдоты про встречу съ Мохаммедомъ тайскаго витязя ибиъ-Садуса, про беседу гассанскаго князя Джабали VI съ халифомъ Омаромъ I, и пр., показываютъ, что особенно заносчивые аристократы органически не могли примириться со всеуравнивающимъ исламомъ и готовы были лучше бъжать съ родины въ Византію (стр. 130-131). Запрещенныя мофахара и монафара продолжали держаться въ арабскомъ обществъ и послъ Мохаммеда; даже на священной войнъ солдаты группировались по племенамъ, а въ новоосновываемыхъ городахъ, оплотахъ ислама, каждое арабское племя селилось въ отдёльномъ кварталѣ и строило свою особую племенную мечеть (стр. 131-132); среди споровъ по прежнему прибъгали къ наижа, въ которыхъ чернили генеалогію и племенную исторію противника (срв. примеръ изъ жизни Фараздака); на судъ исланскій богословъ-кадый временъ уже аббасидскихъ могъ ставить мериломъ достоверности показанія какого-нибудь свид'втеля добрую доисламскую генеалогію племени этого свидітеля: поздній поэть Мотанаббій (ум. 965), странствуя по разнымъ областямъ, принужденъ былъ для безопасности скрывать свою родословную (стр. 132 — 133).— Больше же всего продолжающееся господство племенного принцина сказалось после ислама въ яростной вражит арабовъ съ съверной генеалогіей ("сыновъ Ма'адда", "кайситовъ") противъ арабовъ съ южной генеалогіей (йеменцевъ, "сыновъ Кахтана" "кельбитовъ"), разбившей весь халифать на дви партіи и затиившей по своему ожесточенію всё доисламскія племенныя распри: Мотанаббій остриль, что кайсить (свверянинь) не можеть положиться даже на мечь свой, сделанный изъ йеменскаго булата (стр. 133-134). Мы и въ новъйшее время можемъ видъть яркія проявленія этой фанатической племенной ненависти кайситовъ и йеменцевъ, — срв. въ концъ XVII в. сообщенія 'Аблальганія Наболусскаго о населенін южно-сирійской окранны. въ XVIII въкъ-сообщенія ас-Сылькія, вь нашу эпоху-свъдънія, даваемыя Робинсономъ, Финномъ и др. про округи Хеврона, Герусалима и вообще про Палестину (стр. 134-135); во II же в. хижры заранъе предполагалось (срв. стихи ибнъан-Наттаха), что всякое, любое горе съверо-арабовъ должно быть обязательною радостью для людей йеменской генеалогіи (стр. 136). Между племенами съверянъ и южанъ немыслимы были браки, какъ нъчто позорное (это, пожалуй, не поощрялось и между племенами одной вътви, изъ боязни mésalliance a; стр. 136-137), и когда стихотворцы исламскихъ временъ обменивались пижа'ми, то стихотворное поношение направлялось не просто на ближайшую генеалогію племени соперника, а на всю племенную группу (стверянскую или южанскую), къ которой относило себя его племя; такъ, мазинецъ (съверо-арабъ) Хажибъ, конца І в., въ ћиджа, составленномъ на аздійца Табита, ругаетъ не аздійцевъ, а всехъ сыновъ Кахтана (т.-е. всехъ юго-арабовъ); типичный врагь южань-поэть Комейть (ум. 126=743 г.), авторъ "позолоченной" сатиры, которую даже въ III в. Г. считалъ нужнымъ опровергать южанинъ Дибиль (ум. 246 = 860), вызвавшій въ свою очерель опроверженія со стороны поэтовъсъверянъ въ Басръ: современникъ Харуна ар-Рашида, знаменитейшій поэть Абу-Новась (ум. 195 = 810) стояль за южань противъ съверянъ: поэтическая борьба на эту тему хорошо отразилась и въ поэзіи IV в. (стр. 138—140). — Какъ оружіе для борьбы южанъ и съверянъ, примънены были и священные хадисы, измышляемые съ объихъ сторонъ, больше, однако-южанами (именно ансарами); въ силу этой племенной борьбы возникали параллельные хадисы-двойники, въ которыхъ всв слова почти совивляли и только имя племени, восхваленнаго Мохаммедомъ, было въ хадисв южанъ южное, въ хадисв свверянъсъверное (стр. 140-141).--Какъ средство для борьбы примънена была и беллетристика: сочинялись отлёльно или вставлялись въ чужой тексть разсказы и анекдоты стверянами про глупость и подлость южань, южанами — про съверянь; говоря про убійственную тоску Ромео Маджиўна по его Джульетть-Лейль, сыверянинъ сомневался и делаль вставку, что это могло бы случиться развъ съ малодушнымъ йеменцемъ; въ разсказъ объ укущенін Абу-Хыраша зитею, когда онъ угощаль гостей изъ Йемена, литераторъ-съверянинъ вставляль разсуждение будто-бы халифа Омара I о жадности и гнусности йеменцевъ, и т. п. (стр. 142--143); яворы халифовь, по преданію, служили для съверо-арабовъ и юго-арабовъ ареною поэтическихъ, историческихъ и филологическихъ публичныхъ состязаній (стр. 143). — Ощутительнъе всего племенная юго-арабская и съверо-арабская ненависть временъ ислама сказывалась въ прямой политической государственной борьбь: предоставление какой-нибудь правительственной должности йеменцу, а не свверо-арабу, или наоборотъ, вызывало ропотъ въ людяхъ обойденной племенной группы и служило источникомъ кровавыхъ, вооруженныхъ госуларственныхъ междоусобій; созданіе халисовъ, по которымъ притязаніе южанъ на власть въ халифатв (а къ южанамъ принадлежали мединцы-ансары) обосновывается измышленнымъ завъщаніемъ Мохаммеда и т. п., находится въ связи, очевино. съ этимъ положеніемъ дель (стр. 143-145). Вся исторія арабовъ омейядскаго періода заполнена кровавой борьбой южанъ и свверянъ, а халифы аббасидскаго періода и сами искусственно разжитали иногда племенную ненависть южанъ и съверянъ, чтобы ослабить противниковъ съ целью "divide et impera"; въ этомъ направленіи халифъ Мансуръ получиль советь отъ своего хитраго визиря (стр. 145—146). Очень рельефную картину яростной борьбы съверянъ и южанъ съумълъ воспроизвести въчно 

130-148

У (стр. 146—159). Ненависть южанъ и съверянъ возводится арабскими историками въ періодъ доисламскій, — и, пожалуй, такіе факты, какъ, напримъръ, доисламская похвальба киндійца Имруль-кайса своимъ йеменскимъ происхожденіемъ, или, наоборотъ, презръніе зобъянца-Набиги къ людямъ йеменскаго происхожденія, существованіе разныхъ доисламскихъ

hеджа съ сознательнымъ (генеалогическимъ противопоставленісиъ сыновъ Маздаз, положимъ тантамъ и киндійпамъ и т. п. данныя — показывають, что племенной антагонизмъ между арабами происхожденія сввернаго и арабами происхожденія южнаго черта еще доисламская, констатируемая подлинными доисламслими стяхотвореніями (стр. 146-148; есть въдь, кромъ того. ВЪ ЭТОМЪ ДУХВ МНОГО СТИХОТВОРОВІЙ ПОДДЕЛЬНЫХЪ. ЛЕШЬ МНИМОдоисламскихъ, стр. 148-149). - Но извъстный племенной антагонизмъ не есть еще та ненависть, которую мы видимъ между стверянами и южанами послъ ислама; стверянинъ доисламскій чувствоваль дійствительную расовую вражду только къ тімь южанамъ, которые и географически жили въ самомъ деле на югь Аравін, т.-е. въ сабейцамъ и хымъярцамъ въ Йемень; а къ тъмъ южанамъ, которые жили въ Аравіи центральной и съ верной, тамошніе доисламскіе сіверяне чувствовали вражду ничуть не большую, чемъ въ северянамъже не своего племени. и въ исторіи доисламскихъ междоусобій мы нер'вдко видимъ такія явленія, какъ, напримъръ, хыльфный союзь съверянъ-шейбановъ съ южанами-тантами и совивстичо ихъ борьбу противъ съверянъ-чабсовъ (стр. 149-151). - Если же въ исламскій періодъ обыкновенное нерасположение съверянъ и южанъ приняло характеръ обостренной, жгучей ненависти, то въ этомъ [по мивнію Гольдціара і больше всего виновато стремленіе омейядской старинной, родовой аристократін освободиться оть политическаго преобладанія нововозникшей аристократін редигіозной мединцевъ-ансаровъ, не желавшихъ уступить и претендовавшихъ на политическую власть въ халифать въ силу своихъ заслугъ передъ исламомъ: эта-то яростная цолитическая борьба за власть въ халифать, происшедшая между равнодушными къ исламу омейядами-корейшитами (а они были съверяне) и искренними мусульманами ансарами-мединцами (они были южане) придала прежнему слабому взаниному нерасположению южанъ и съверянъ характеръ ожесточеннъйшей племенной ненависти (стр. 151 — 152); подтвержденіе своей догадкі Гольдціаръ видить и въ такихъ фактахъ, какъ, напримеръ, тотъ, что генеалогическимъ поэтомъ-восхвалителемъ южанъ явился спеціально-ансарскій поэть Хассань нонь-Табить, или что въ стихотвореніяхь I въка хижры слово "ансаръ" сдъгалось генеалогическимъ, родовымъ терминомъ, почти синонимомъ слова "йеменецъ" и антитезой термина: "потомовъ Ма'адда, Модара наи Низара" (это имена съверо-арабскихъ предковъ), и что многіе ансары всякую насмещку или похвалу по адресу йеменцевъ отождествляли съ насмъщкой или похвалой по адресу ансаровъ (стр. 152-154): ансарскіе хадясы старались даже Пророка пріобщить къ южной генеалогін, — по крайней мірь, со стороны его бабушки (стр. 155).—Правда, главнымъ основаніемъ ансаровъ для притязаній на первенствующую власть въ халифать оставалась все же

ссыяка на то, что, тогда какъ Пророкъ быль отринуть кровносоплеменными ему мекканскими съверянами-корейшитами и затемъ его ученіе было оснариваемо самозванцами-лжепророками нзъ другихъ съверо-арабскихъ племевъ, ови-мединцы были для Пророка верными "ансарами", т. е. "помощинками" (понимая важность этой ссыяки, омейяды рады были бы прямо отнять у нихъ это наименованіе); однако, параллельно съ благочестивой ссылкой на исторію ислама, ансары позволяли себ'я становиться также на племенную арабскую точку зрвнія и заявляли, что преимущественно йеменской рась, а не мааддовой (съверо-арабской) свойственны лучшія доблестныя качества и что это, будто бы, утверждаль самъ Пророкъ (стр. 156-157). Сюда примкнуда начавшаяся работа ученыхъ-генеалоговъ первыхъ вв. халифата. устанавливавшихъ и систематезировавшихъ родословныя таблицы арабскихъ племенъ; установленіе опредъленныхъ, письменныхъ генеалогій, съ возведеніемъ каждаго цлемени къ предку, или южному, или съверному, содъйствовало проведению того взгляда. что право на преимущества, которыхъ ансары, родомъ южане, добивались сперва только для себя за свое "ансарство" (защиту) Пророка, должно быть распространяемо на всв племена съ родословной южно-арабской (стр. 157); ири этомъ генеалогическое отнесеніе арабскихъ племенъ къ южанамъ или съверянамъ, произведенное генеалогами часто со значительной долей субъективности и производа, просто согдасно тому, къ омейядамъ иди къ ансарамъ чувствовали политическую приверженность арабы даннаго илемени, окончательно придало религіозно-политической борьбв ансаровь съ омейядами вившнюю оболочку племенной борьбы между расой южанъ и расой стверянъ (стр. 157).—Судя но стихотвореніямъ Фараздака или болве раннихъ поэтовъ І выка хижры, прежній слабый племенной партикуляризмы южань и свверянь быль раздуть въ эту глубокую расовую ненависть, разбившую весь халифать на двё ожесточенныя партіи, около второй половины I въка хижры, т. е. приблизительно во вре-

VI (стр. 159-161). Такимъ образомъ борьба истинныхъ мусульманъ-ансаровъ съ антипсламскими реакціонерами омейядами-корейшитами привела, витсто уничтоженія племенного принципа въ лонъ всеисламскаго братства, къ сильнъйшему оживленію именно племенного принципа; генеалоги же, работая подъ вліяніемъ этой борьбы, еще болье содыйствовали развитію той національной исключительности, которую Пророкъ желалъ

<sup>\*)</sup> Считаю долгомъ отметить (какъ это я сделаль и въ "Исторіи арабовь", см. предиса., стр. 20), что все это построеніе и разсужденія Гольдцівра я не считаю убъдательника и остаюсь при старомъ арабскомъ мизнін, что расовая ненависть, а не просто антагонизмъ, южанъ и съверянь восходить въ періодъ еще доисламскій.

90 00 70 m

159-161

